



# साहित्यालोचन



92,97

## साहित्यालोचन

श्रर्थात् साहित्य के श्रंगों श्रीर उपांगों का विवेचन श्रीर निरूपण

लेखक

श्यामसुं द्रदास

परिवर्धित और संशोधित संस्करण

प्रकाशक इंडियन प्रेस, लिमिटेड, प्रयाग

| पहला संस्करण            | ं स०     | १९७९ |
|-------------------------|----------|------|
| दूसरी त्रावृत्ति        | , ,,     | १९४४ |
| तीसरी ग्रावृत्ति        | ,,       | 2239 |
| चौथी श्रावृत्ति         | "        | १९९२ |
| पाँचवाँ सशोधित-संस्करण  | ,,       | १९९४ |
| छुठी त्रावृत्ति         | "        | 8638 |
| सातवीं स्रावृत्ति 💮 🐪 🧖 | "        | २००४ |
| त्राठवीं स्रावृत्ति     | ,,       | २००५ |
| नवीं त्रावृत्ति         | <b>"</b> | २००६ |

मुद्रक--श्रपूर्वकृष्ण्वोस इंडियन प्रेस, लिमिटेड, बनारस ब्रांच।

## भूमिका

इस ग्रंथ का पहला संस्करण संवत् १६७६ में प्रकाशित हुन्रा था । इस वात को ब्राज लगभग २० वर्ष हो चुके। इस ब्रंतर में इसकी ५ ब्रावृत्तियीं छपीं । प्रथम चार त्र्यावृत्तियों में कोई परिवर्तन नहीं किया गया था । पाँच छ संस्करण में समस्त पुस्तक का परिवर्तन ऋौर संशोधन किया गया । इस छुटे संस्करण में साधारण संशोधन मात्र किया गया है। यद्यपि मेरे लिये यह काम त्र्यानंद की ही नहीं, वरन् श्रिभिमान की बात भी मानी जा सकती है कि यह ''साहित्यालोचन'' गत २० वर्षों से विद्याथि<sup>°</sup>वर्ग को सहायता करता त्र्या रहा है त्रौर क्रमी तक उसकी माँग वनी हुई है, पर साथ ही मुक्ते इस बात का दुःख है कि इस ग्रंथ के त्र्यालोच्य विषयों को लेकर किसी ने <mark>त्र्यागे बढ़ने का उद्योग</mark> नहीं किया । इस प्रंथ को सहस्रों विद्यार्थियों ने ध्यानपूर्वक पढ़ा होगा । पर एक ने भी त्रागे बढ़ने का सफल प्रयास नहीं किया। यह मानना कि जो कुछ, साहित्यालोचन में लिखा गया है उसके आगे लिखने को कुछ रह नहीं गया है, केवल दंभ मात्र होगा। हिंदी में साहित्यिक आलोचना दिनोंदिन बढ़तो जाती रही है। क्या ही ऋच्छा होता यदि योग्य विद्यार्थी हिंदी साहिस्य के पत्येक अंग ग्रीर उपांग पर त्रालग त्रालग पुस्तकें लिखते श्रीर इस प्रकार इस साहित्य की भांडार-पूर्ति में सहायक होते।

किस स्थिति में इस प्रथ के लिखने का सूत्रपात हुआ और किन किन लोगों ने इस कार्य में मेरी सहायता की, इन सब बातों का पूर्व-संस्करणों में वर्णन हो चुका है। अतएव उसे दुहराने को आवश्यकता नहीं है।

श्यामसुंदरदास

APR BUILDING

terland the term of the terms o

Marinder Street

## अध्यायों की सूची

#### पहला अध्याय

## कला का विवेचन

[ वह ४—३० ]

संस्कार श्रीर वृत्तियाँ; श्रिमिन्यंजना की शक्ति; कला श्रीर श्रिमिन्यंजना; कला श्रीर मनःशक्तियाँ; कला श्रीर प्रकृति; कला श्रीर श्राचार; कलाश्रों का वर्गीकरण—उपयोगी श्रीर लिलत कलाएँ, लिलत कलाश्रों का श्राधार; लिलत कलाश्रों के श्रधार-तत्त्व; वास्तु-कला; मूर्ति-कला; चित्र-कला; संगीत-कला; कान्य-कला; कान्य-कला से लिलत कलाश्रों का संबंध श्रीर परस्पर तुलना; कविता श्रीर संगीत; कान्य-कला श्रीर चित्रण-कला; मूर्ति-कला श्रीर वास्तु-कला तथा कविता; लिलत कलाश्रों का श्रान; कान्य-कला का महत्त्व।

## दूसरा अध्याय

## साहित्य का विवेचन

[ घष्ठ ३१—५७ ]

उद्देश्य; साहित्य-दर्शन; साहित्य-कला का रूप, साहित्य श्रीर विज्ञान; साहित्य; साहित्य श्रीर साहित्यकार का व्यक्तित्व; साहित्य श्रीर जातीयता; जातीय साहित्य; श्रीर कला की प्रकृति; साहित्य का विकास; जातीय साहित्य का श्रध्ययन; साहित्य पर विदेशी प्रभाव।

## तीसरा अध्याय

## काव्य का विवेचन

[ দুষ্ট ৭৯—১৯ ]

काव्य और साहित्य; काव्य के उपकरण—सोंदर्य, रमणीय ग्रर्थ, ग्रलंकार, रस ग्रीर माणा; काव्य का सत्य; काव्य ग्रीर लोकहित; कुछ व्यावहारिक विभाग; काव्यकार की साधना, काव्य का ग्रध्ययन—प्रतिभा का परिचय, रचना-शैली, समयानुक्रम ग्रीर विकासकम, तुलनात्मक प्रणाली, जीवनचरित, श्रद्धा।

## चौथा अध्याय

## कविता का विवेचन

[ बेब ८६—६६ ]

गद्य और पद्यः भाव-पद्यः कला-पद्यः भारतीय कविता का स्वरूप साहित्य-शास्त्र और छंदः कविता और छंदः कवि-कल्पनाः कविता की व्यंजक शक्तिः कवियों के महत्त्व का आदर्शः कविता के विभागः।

## पाँचवाँ अध्याय

## गद्य-काव्य का विवेचन

[ पृष्ठ ११७—२४५]

(क) दृश्य काव्य

रूपक; अनुकरण; यथार्थवाद और आदर्शवाद; भारतीय रूपक-रचना; प्रेचागृह; रूपकों का रूप; अभिनय; नाटक और उपन्यास; नाटकों की विशेषता, नाटक के छः तत्त्व; वस्तु; पात्र; कथोपकथन; कथोपकथन के प्रकार; स्वगत कथन; आकाश-भाषित; संकलन-त्रय; काल-संकलन; स्थल-संकलन; उद्देश; नाटक-रचना के सिद्धांत; श्रर्थ-प्रकृति; संधि; कथावस्तु का निर्वाह; रूपक के भेद; उपरूपक।

#### (ख) अब्य काब्य

उपन्यास; साहित्य में उपन्यास का स्थान; उपन्यास ग्रीर छोटी कहानी या 'गल्प'; उपन्यास के केटिकम—(१) घटना-प्रधान, (२) सामाजिक ग्रथवा व्यवहार संबंधी उपन्यास, (३) श्रंतरंग जीवन के उपन्यास, (४) देश-काल-सापेच ग्रीर निरपेच उपन्यास; उपन्यास के तत्त्व; वस्तु; पात्र; वस्तु ग्रीर पात्र का संबंध; कथोपकथन; उपन्यास ग्रीर रस; देश ग्रीर काल; उद्देश; जीवन की व्याख्या; उपन्यास में सत्यता; उपन्यास में वास्तिवकता; उपन्यास में नीति; त्राख्यायिका; साहित्यिक ग्राख्यायिका; ग्राकार; ग्राख्यायिका का लक्ष्य; लेखक का व्यक्तित्व; ग्राख्यायिका ग्रीर गीत काव्य; ग्राख्यायिका ग्रीर उपदेश; श्राख्यायिका के उपकरण् —(१) उद्देश, (२) घटना ग्रीर पात्र; नाटकीय ग्राख्यान; श्राख्यायिका ग्रीर लोक-सेवा; श्राख्यायिका के सिद्धांत; निवंध; निवंध की विशेषता; निवंध का विकास; निवंध के उपकरण्; निवंध की कोटियाँ; हिंदी में निवंध; मुक्तक-काव्य; साहित्यिक ग्रालाचना।

## छठा अध्याय

## रस और शैली

[ पृष्ठ २४६—३२२ ]

साहित्य की मनोवृत्तियाँ; भावपत्त तथा कलापत्त; भावपत्त; कलापत्त; काव्य के तत्त्व; ग्रंतःकरण् की वृत्तियाँ, बुद्धि तत्त्व; कल्पना-तत्त्व; मनोवेग या भाव; भावों के प्रकार; इंद्रिय-जनित भाव; प्रज्ञात्मक भाव; ग्र्णात्मक भाव; रस-निरूपण; रसों का रहस्य; भाव; स्थायी भाव; विभाव; श्रनुभाव; भट्ट लोल्लट का उत्पत्तिवाद; श्री शंकुक का अनुभितिवाद; भट्टनायक का भुक्तिवाद; श्रीमनवगुत का श्रभिव्यक्तिवाद; मधुमित-भूमिका श्रीर परप्रत्यन्त; साधारणी-करण; शंका-समाधान; मन, बुद्धि श्रीर श्रात्मा; रस श्रीर साधारणीकरण; बड़े

महत्त्व के भ्रम; त्रपूर्ण-रस; रस-भेद; निर्वेद; श्रंगार रस; हास्य रस; वीर-रस; त्र्यद्भुत-रस; वीभत्स-रस; भयानक रस; रौद्र-रस; करुण-रस; शांत-रस; रस-विरोध; शैली का रूप; शब्दों का महत्त्व; वाक्यों की विशेषता; भारतीय शैली के त्राधार; त्र्रलंकारों का स्थान; पद-विन्यास; शैली के गुण; वृत्त; उपसंहार ।

## सातवाँ ऋध्याय साहित्य की ऋालोचना ि पृष्ठ ३२३—३६८ ]

त्रालोचनाः त्रालोचना का उद्देशः त्रालोचक के त्रावश्यक गुणः त्रालोचना त्रीर साहित्य-वृद्धिः त्रालोचना त्रीर उपयोगिताः मत-परिवर्तनः स्थायी साहित्य के गुणः त्रालोचना के प्रकारः सामान्य-सिद्धांत-समीचाः व्याख्यात्मक समालोचनाः निर्ण्यात्मक समालोचनाः त्रात्मप्रधान त्र्रथवा स्वतंत्र त्रालोचनाः स्वरूपः निर्ण्य पर एक दृष्टिः तुलनाः विश्वकचि त्र्र्यात् मानव-त्रादर्शः गुण त्रीर दोषः (१) पारिभाषिक शब्दों का निर्ण्यः त्र्रंगरेजी त्रीर संस्कृत के त्र्र्यः (२) शब्द-शक्ति का ज्ञानः (३) साहित्य की त्रात्माः (४) विषय त्रीर मानदंडः ५) लक्ष्य की त्रान्यता त्रीर त्रानासिकः (६) त्रात्मपद्धताः संस्कृत त्र्रालोचना-पद्धति की विशेषताएँ पूर्वपच्च त्रीर उत्तरपद्गः सबसे बड़ा गुणः साचरता त्रीर सरसताः विधि त्रीर त्रानुवादः रूढि की पहिचानः रूढि-त्याग से हानिः रूढि त्रीर वादः पश्चिमी त्रालोचना का इतिहासः भारतीय सिद्धांतः दोनों का समन्वयः वर्तमान स्थितः उपसंहार।

परिशिष्ट—१ हिंदी-साहित्यशास्त्र के कतिपय पारिभाषिक शब्द परिशिष्ट—२

त्रालाचना-शास्त्र-विषयक ग्रंथों की सूची अनुक्रमिशाका

# साहित्यालोचन

## पहला अध्याय

कला का विवेचन

मनुष्य चेतना-संपन्न प्राणी है। वह ऋपने चारों ऋोर की सृष्टि का अनुभव प्राप्त करता है। वह उसे देखता-सुनता है और उसकी छाप उस पर पड़ती है। वासना-संस्कार श्रीर वृत्तियाँ रूप से उसमें भिन्न भिन्न वस्तुत्रों के छाया-चित्र अंकित होते रहते हैं और तदनुकूल ही उसके संस्कार बनते रहते हैं। मानव सभ्यता का जैसे जैसे विकास होता है वैसे ही वैसे यह सृष्टि-प्रसार मनुष्य को अधिकाधिक व्यापक रूप में प्रभावित करता है। ब्रादि काल में मनुष्य की ब्रावश्यकताएँ थोड़ी थीं, ब्रौर उसका ब्रानुभव भी साधारण था। वह अपने आस-पास जंगल-भाड़, पशु-पची आदि को ही देखता था और इने-गिने पदर्थों से ही अपना काम चलाता था। उसका किया-कलाप एक सीमित चेत्र में ही होता था। इसी लिये उसके अनुभवों की संख्या थोड़ी थी और उनका विस्तार भी स्वल्प था। सभ्यता के विकास के साथ मनुष्य की त्रावश्यकताएँ बढ़ीं और क्रमशः अधिकाधिक जीव-जगत् उसके संपर्क तथा साचात्कार में त्राया। इस संपक श्रौर साचात्कार के विस्तार के साथ मनुष्य के श्रनुभवों की भी वृद्धि हुई स्रीर उसकी चेतना अधिकाधिक विस्तृत तथा परिमार्जित होती गई। धीरे धीरे उसमें स्मृति, इन्छा, कल्पना छादि शक्तियों का स्रावि-

र्भाव हुत्रा और सद्सद्विवेक-बुद्धि का विकास हुत्रा। त्रारम्भ में तो मनुष्य अपने आस-पास के दृश्यों से ही परिचित था और उसकी इच्छा-शक्ति भी उन्हीं तक परिमित थी। क्रमशः वह ऋदृश्य तथा अश्रुत वस्तुओं की भी कल्पना करने लगा। उसकी इच्छाओं और अभिलाषात्रों का चेत्र भी बढ़ा और साथ ही उसमें सुंदर-असुंदर, सत्-असत् तथा उचित-अनुचित की धारणा बद्धमूल हुई। प्रारंभ में ये धारणाएँ बहुत कुछ अविकसित अवस्था में रही होंगी। आवश्यकता और उपयोगिता के अनुसार मनुष्य के प्रयोग-त्तेत्र में जो जो वस्तुएँ च्याईं, उन पर उसने भले-बुरे भाव का च्यारोप किया। समय पाकर उसके संस्कार दृढ़ होते गए, उसकी चेतना का विकास होता गया श्रीर उसकी बोधवृत्ति भी क्रम क्रम से सुव्यवस्थित तथा परिपुष्ट होती गई। त्रागे चलकर ये ही संस्कार त्रीर वृत्तियाँ इतनी विकसित हुई त्रीर मनुष्य-समाज से इनका इतना घनिष्ठ संबंध स्थापित हुआ कि ये ही मनुष्य की सभ्यता का मानदंड मानी जाने लगीं। जिस व्यक्ति की अथवा जिस समाज की ये वृत्तियाँ जितनी अधिक व्यापक और समन्वयपूर्ण हैं वह व्यक्ति त्रथवा वह समाज उतना ही समुन्नत समभा जाता है। जिस प्रकार चेतन मनुष्य पर बाह्य सृष्टि की विविध वस्तुत्र्यों की छाप पड़ती है उसी प्रकार उसमें उनके भिन्न भिन्न प्रभावों को अभिव्यक्त करने की शक्ति का भी उन्मेष होता त्र्यमिव्यंजना की शक्ति है। यह शक्तिमनुष्य मात्र के त्र्रास्तित्व के साथ लगी हुई है। मनुष्य के शारीरिक तथा मानसिक संघटन के मूल में इस शक्ति का समावेश है। उसकी ग्रंतरात्मा ग्रपने चारों ग्रोर की सृष्टि को जिस रूप में प्रहण करती है उसे उसी रूप में व्यक्त भी करना चाहती है। बाह्य सृष्टि मनुष्य पर सुख-दुःख, रूप विरूप, हित-ग्रहित ्रशादि की जो भावनाएँ उत्पन्न करती है, उनको अभिव्यंजित करना मनुष्य के लिये ग्रनिवार्य-सा है। मानव-मस्तिष्क का निर्माण ही कुछ इस प्रकार से हुत्रा है कि वह अपनी इस प्रवृत्ति को रोक नहीं सकता। जिस प्रकार चंचल समीर जलराशि पर स्वतः अपना चित्र अंकित कर देता है अथवा जैसे सूर्य की किरएं शिलाखंडों पर आप ही अपना शीतोष्ण गुण समाहित कर जाती हैं उसी प्रकार मनुष्य के मस्तिष्क में संपूर्ण जीव-जगत् का चित्र त्राप से त्राप त्रांकित हो जाता है। मस्तिष्क में ये चित्र ऋदश्य रूप से ऋंकित रहते हैं ऋौर मनुष्य की त्रांतरात्मा उन चित्रों को गोचर रूप में चित्रित कर देना चाहती है। त्रारंभ में साधनों के त्रभाव के कारण मनुष्य इंगितों त्र्रथवा त्रम्य स्थूल जपायों से इन्हें श्रांकित करने की चेष्टा करता था। इस क्रिया से उसे यिक्तंचित् संतोष श्रौर समाधान प्राप्त होता था, पर इनसे उसके मनो-भाव स्पष्ट रूप से व्यक्त नहीं होते थे। कालानुक्रम से श्रिभिव्यंजना की शक्ति का विकास होता गया और साथ ही अभिव्यंजना की भिन्न भिन्न विधियाँ भी प्रतिष्ठित होती गईं। स्रभिव्यंजना की इन्हीं विधियों को 'कला' संज्ञा दी गई। वतमान समय में मनुष्य की अभिव्यंजना-शक्ति इतनी अधिक विकसित हो गई है कि वह अपने मस्तिष्क-पट पर बाह्य सृष्टि के जिन छायाचित्रों को यहण करता है, उन्हें अनायास ही व्यक्त करने में समथ होता है। अब तो यहाँ तक कहा जाता है कि भिन्न भिन्न प्रभावचित्रों के प्रहण और उनके अभिव्यंजन में कोई भेद नहीं है। वे तो एक ही क्रियाचक के ऋंग हैं जो ऋभिन्न रूप से कार्य करते रहते हैं।

इस प्रकार यद्यपि श्रिभिव्यंजना को ही 'कला' का नाम दिया गया है तथापि संपूर्ण श्रिभिव्यंजना 'कला' नहीं है। यह मनुष्य की शक्ति के कला श्रीर श्रिभिव्यंजना श्रेतर्गत है कि वह केवल भिन्न भिन्न प्राकृतिक चित्रों को प्रहर्ण कर उनका उद्घाटन ही न करे, वरन उनके संबंध में श्रपना मत, सिद्धांत श्रथवा नियम भी प्रकट करे। मनुष्य की बुद्धि में यह सामर्थ्य होता है कि वह केवल वस्तुश्रों का चित्रांकन ही नहीं करती, प्रस्तुत उनकी मीमांसा, उनका श्रेणी-विभाग श्रीर नियम-निर्धारण श्रादि भी करती है। मनुष्य केवल कलाकार ही नहीं होता, वह दार्शनिक भी होता है। वह श्रपने सूष्म दशन से स्टिष्टिचक्र के संबंध में श्रनेक प्रकार से विवेचन, विश्लेषण श्रीर श्रेणी- 8

किता की

विभाग करता है। वह सूदम रूप में अनेक प्रकार के सिद्धांत व्यक्त करता है, जो उपदेश के रूप में ज्ञान की सामग्री बन जाते हैं। इस प्रकार भिन्न भिन्न वैज्ञानिक तथ्यों का निरूपण तथा दशन-शास्त्र की र्थातष्टा होतो है। किन्तु यह दार्शनिक सिद्धांत-समुचय त्र्यौर वैज्ञानिक तुष्य 'कला' नहीं हैं, यद्यपि यह भी मनुष्य की अभिन्यंजना-शक्ति का एक अंग है। तकशास्त्र की विविध प्रणालियाँ और प्रक्रियाएँ कला की श्रेणी में नहीं त्रा सकतों। कला का संबंध नियमों से नहीं है, वह तो रूप की अभिन्यक्ति मात्र हैं। बाह्य जगत् की भिन्न भिन्न वस्तुत्र्यों का एक एक वस्तु का जैसा प्रतिबिंब मानस-मुकुर पर पड़ता है कला का सोधा संबंध उसी से है। वह सदैव व्यष्टि से संपर्कित रहती है। नियम-निर्माण त्रौर सिद्धांत-समुचय उसकी सीमा से बाहर हैं। इतिहास का न्तेत्र भी 'कला' का ही चेत्र है, क्योंकि उसमें भी नियम-निरूपण नहीं किया जाता वरन् व्यक्तियों का चरित्र-चित्रए किया जाता है। परंतु इतिहास में केवल स्थूल और घटित घटनाओं तथा वास्तविक व्यक्तियों का ही चित्रण किया जाता है। ऐतिहासिक चरित्र-चित्रण में यद्यपि कल्पना का पुट किसी न किसी मात्रा में रहता है, पर कलाओं की भाँति इतिहास में कल्पना की ऋबाध गति नहीं पाई जाती। इस प्रकार कला को व्यापकता इतिहास की अपेचा अधिक है। कलाओं के अंत-र्गत सृष्टि के समस्त वास्तविक और काल्पनिक क्रिया-कलाप की व्यंजना की जा सकतो है। मनुष्य की अनुभूतियों, कल्पनाओं और उसके संपूर्ण ब्रान का एक बृहदंश कला का विषय बन सकता है। भिन्न-भिन्न वैज्ञा-निक ध्रानुसंघानीं, दार्शनिक तथ्यों तथा तार्किक सरिएयों के सांगीपांग व्यान भी कला के ही घरे में त्राते हैं। न्यायशास्त्र के नियम कला नहीं कहे जा सकते, पर वे इस प्रकार सजाकर उपस्थित किए जा सकते हैं कि उनमें कला देख पड़े। सारांश यह कि मनुष्य की भावनाओं का जहाँ तक विस्तार है वह सब कला का विषय है और यह तो विदित ही हैं कि मानव भावनात्रों का विस्तार विराट् त्रौर प्रायः सीमा-रहित है।

कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने मनुष्य की मानसिक किया को तीन विभागों में विभक्त किया है—ज्ञान (Knowing), भावना कला और मन:शक्तियाँ (Feeling) और इच्छा (Willing)। भारतीय शास्त्रों में भी इस प्रकार का श्रेगी-

विभाग है। संस्कृति साहित्य में ज्ञान, इच्छा श्रौर प्रयत्न वृद्धि-व्यापार की तीन प्रक्रियाएँ मानी गई हैं। संस्कृत के डितों ने भावनाशक्ति की नहीं माना है। इन दोनों विभागों में यही विशेष श्रंतर है। सनी-विज्ञान के अनुसार ये शक्तियाँ एक दूसरी से अविच्छित्र रूप में मिली हुई हैं और अलग नहीं की जा सकतीं। यद्यपि कला के मूल में भावना शक्ति का प्राधान्य है, पर भावना-शक्ति का विश्लेषण करने पर उससे भी ज्ञान त्रौर इच्छा की शक्तियाँ सिन्निहित देख पड़ती हैं। भारतीय साहित्य और कलाओं के मूल में जो स्थायी भाव माने गए हैं वे केवल विचिप्तों की विवेक-भावनाएँ नहीं हैं, उनके साथ ज्ञान-शक्ति का भी समन्वय है। ऐसा न होता तो कलाकार और विचिप्त में भेद ही क्या रह जाता ? इसी प्रकार भावना के साथ इच्छा-शक्ति का भी योग रहता है। पाश्चात्य विद्वान् त्र्राब तक यह विवाद करने में लगे हैं कि प्रारंभ में मनुष्य की इच्छा-शक्ति का प्रादुर्भाव हुन्रा या भावना-शक्ति का । एक प्रसिद्ध कला-शास्त्री का मत है कि मनुष्य की भावना-शक्ति को इच्छा-शक्ति का परवर्ती मानना उचित नहीं। कला का संबंध मनुष्य की भावना से ही है, इच्छा से नहीं। कला के मूल में यदापि भावना का ही अस्तित्व स्वीकार किया जा सकता है, पर सभ्यता के विकास के साथ ज्यों ज्यों मनुष्य की परिस्थितियाँ जटिल होती गई श्रौर उसमें समाज के हित-श्रहित का ध्यान बढ़ता गया, त्यों त्यों उसकी इच्छा-शक्ति दृढ़ होती गई और समय पाकर वह उसके मानसिक संघटन का एक दृढ़ अंग बन गई। कालांतर में सतुष्य की इच्छा-शक्ति उसकी भावनात्रों पर नियंत्रण करने लगी और अब तो मनुष्य का ज्ञान और उसकी इच्छाएँ उसकी संपूर्ण भावनाओं से सर्वथा मिली देख पड़ती हैं। मनुष्य की ज्ञान-शक्ति उसकी भावनात्री

को चैतन्य बनाती और उसकी इच्छा-शक्ति उन भावनाओं को शृंखलित तथा संयमित रखती है। इस प्रकार इन तीनों के संयोग से कलात्रों द्वारा मानवहित का संपादन होता है और मनुष्यों में सदाचार की प्रतिष्ठा होती है। यदि भावना-शक्ति के साथ ज्ञान-शक्ति का समन्वय न होता तो कलाएँ अपने आदि रूप से विकसित होकर वर्तमान उन्नति न प्राप्त करतीं श्रोर यदि भावना-शक्ति के साथ इच्छा-शक्ति का समन्वय न होता तो कलाओं की उच्छृंखलता को रोकना असंभव हो जाता । अपनी आदिम अवस्था में मनुष्य की इच्छा-शक्ति के साथ लोकहित का संबंध चाहे न रहा हो, पर समाज की सभ्यता की वृद्धि होने पर तो उसकी इच्छाएँ लोक-मंगल की खोर ख्रवश्य उन्मुख हुई। संभव है श्रारंभ में त्राहार, निद्रा, भय, मैथुन त्रादि प्रवृत्तियाँ ही मनुष्य की इच्छावृत्तियाँ रही हों पर त्रागे चलकर इनके स्थान पर त्रथवा इनके साथ ही साथ अन्य लोकोपकारी प्रवृत्तियों का उदय हुआ और वे प्रवृत्तियाँ मनुष्य की भावनात्रों में एकाकार होकर उसके मानसिक संघटन का त्रिभिन्न त्रांग बन गईं। सारांश यह कि मनुष्य की सतत वर्द्धमान विवेकशक्ति श्रौर उसकी सतत उन्नतिशील इच्छा-शक्ति उसकी भावना-शक्ति के साथ अभिन्न रूप में लगी हुई हैं, और वे तीनों मिल-कर मानव-समाज का विकास करने में तत्पर हैं।

उत्पर के विवेचन का सार तत्त्व इतना ही है कि साहित्य का संबंध मनुष्य के मानसिक व्यापार से है और उस मानस व्यापार में भी भाव१ की प्रधानता रहती है। पहले ज्ञान आता है फिर भाव उठता है और फिर कर्म में प्रवृत्ति होती है—यह क्रम पहले के मनोवैज्ञानिक माना करते थे। अब यद्यपि इस क्रम पर विवाद होने लगा है तथापि इतना तो सभी मानते हैं कि मन की तीन वृत्तियाँ होती हैं—(१) ज्ञानप्रधान (२) भाव-प्रधान और (३) कर्मप्रधान। भारतीय साहित्य में इन्हीं तीनों की चर्चा

<sup>(</sup>१) हम भाव और भावना का एक ही अर्थ में प्रयोग करते हैं पर आगे चलकर 'भाव' का पारिभाषिक अर्थ में भी प्रयोग होगा।

ज्ञान, भक्ति और कर्म के नाम से बार बार हुई है। यह भी हम भली भाँति जानते हैं कि कर्म तो प्रत्यत्त व्यवहार में देख पड़ता है, ज्ञान दर्शन, विज्ञान त्रादि के शास्त्रों को जन्म देता है और भाव का संबंध साहित्य के सुकुमार जगत् से होता है। इसी से साहित्य में भाव की प्रधानता रहती है।

प्रकृति के विभिन्न स्वरूपों त्रौर रूप-चेष्टात्रों का प्रभाव मनुष्य पर पड़ता है त्रौर वे ही उसकी त्रभिव्यंजना के विषय बनते हैं, उसके मन कला त्रौर प्रकृति में भाव उत्पन्न करते हैं। इस दृष्टि से कला त्रौर प्रकृति का घनिष्ठ संबंध प्रकट होता है।

प्रकृति के जो चित्र अपनी विशेषताओं अथवा मनुष्य की अभिरुचि के कारण उसके मन में अंकित होते हैं उन्हें ही वह कलाओं द्वारा व्यंजित करता है। प्रकृति की त्रोर मनुष्य निसर्गतः त्राकृष्ट रहता है, क्योंकि उससे उसकी वासनात्रों की तृप्ति होती है। इस नैसर्गिक त्राकर्षण का परिएाम यह होता है कि मनुष्य प्रकृति के उन चित्रों को अपने हृद्य के रस से सिक्त कर अभिव्यंजित करता है और वे ही भिन्न भिन्न कलात्रों के रूप में प्रकट हो मानव-हृदय को रसान्वित करते हैं। भार-तीय साहित्य में इसे ही 'रस' कहते हैं, पर साहित्य से ही नहीं अन्य कलात्रों से भी इसकी निष्पत्ति होती है। किसी प्राकृतिक दृश्य को देखकर कलाकार के हृद्य में जो भावना जितनी तीव्रता अथवा स्थायित्व के साथ उदय होगी वह यदि उतनी ही वास्तविकता (सचाई) के साथ उसे व्यक्त करने में समर्थ हो, तो उस ग्राभव्यक्ति से दर्शक, श्रोता अथवा पाठक समाज की भी उतनी ही तृप्ति हो सकती है। मनुष्य का मनुष्य के हृद्य-साम्य का यही रहस्य है कि कलाकार की ख्रांतरात्मा का सचा भाव उसकी कलावस्तु में निहित होकर अधिकाधिक मानव-समाज को रसान्वित करने में समर्थ होता है। परंतु जब कभी कलाकार का राज्या जीवन अथवा जगत्-संबंधी अनुभव सचा नहीं होता तब वह उन्हें उचित रीति से व्यक्त करने में कृतकार्य नहीं होता और मानव-समाज उसकी कृति से रुप्ति नहीं प्राप्त करता। यही कलाकार की असफलता है।

यद्यपि कला को प्रकृति की अभिव्यंजना ही कहा जाता है तथापि भारतीय विद्वान् प्राकृतिक आनंद और काव्यानंद में वही भेद मानते हैं जो शरीर और आत्मा में है। इसी से भारत के रिसक आलोचक काव्यानंद को अलौकिक कहते हैं। इसके विपरीत पश्चिम के अनेक आधुनिक विद्वान् काव्यानंद और प्राकृतिक आनंद में कोई तात्त्विक भेद नहीं मानते। इसका विस्तृत विवेचन तो हम आगे के प्रकरणों में ही कर सकेंगे, पर यहाँ इतना अवश्य समक्ष लेना चाहिए कि भारत के दार्शनिक और काव्यज्ञ मन और अंतःकरण को ही सुख-दुःख का कारण मानते हैं। इसी से वे साधारण इंद्रियजन्य प्राकृतिक अनुभव से मानसिक अनुभव और स्वसंवेद्य काव्यानंद को बहुत भिन्न मानते हैं। भारतीय मत के अनुसार आनंद आत्मा का गुण है। उस आत्मानंद की तुलना भला स्थूल इंद्रिय-सुख से कैसे की जा सकती है ?

अधिक स्पष्ट करने के लिये हमें अनुभव और आनंद के तीन भेद कर लेने चाहिए। पहला अनुभव वह है जिसे आहार, निद्रा, भय, मैथुनादि? वाला सहज और प्राकृतिक सुख:दुख का अनुभव कहना चाहिए। दूसरा अनुभव वह है जिसे आलोचक और विद्वान प्राकृतिक अनुभव कहते हैं अर्थात् प्रकृति से उत्पन्न इंद्रिय-गोचर वह प्रभाव जो कल्पना द्वारा मनुष्य को प्राप्त होता है। यह इंद्रियार्थ संयोग से उत्पन्न प्रभाव सुखद भी हो सकता है और दु:खद भी। तीसरे प्रकार का अनु-भव वह अलौकिक असाधारण और अप्राकृतिक अनुभव होता है जो मनुष्य की मानस और बौद्धिक कृतियों से प्राप्त होता है और जिसका अनुभव स्थायी भावों तथा वासनाओं के बिना नहीं होता। यह अनु-भव बड़ा विचित्र होता है। इसके वर्णन में न जाने कितने प्रथ लिखे जा चुके हैं। वेदांत के शब्दों में उस अनुभव के लिये तीन शब्दों का प्रयोग किया जा सकता है—सत्, चित् और आनंद। उसी सिचदा-नंदमय अनुभव का सहोदर आनंद है काव्यानंद।

<sup>(</sup>१) देखो -- त्राहारनिद्राभयमैशुनञ्च सामान्यमेतत् पशुभिर्नराणाम् ।

हम यह उल्लेख कर चुके हैं कि सृष्टि के आदि में चाहे जो अवस्था रही हो, पर सम्यता के विकास के साथ मनुष्य में भले बुरे का ज्ञान दृढ़ हुआ और इस प्रकार आचार मानव कला ग्रौर ग्राचार प्रकृति का एक अभिन्न अंग वन गया। संपूर्ण कला और साहित्य में मनुष्य के आचार की छाप पड़ी हुई है। मनुष्य की विवेक-बुद्धि उसकी इच्छात्रों को संयमित रखती है, जिससे उनकी भावनाएँ परिमाजित होती जाती हैं। इन परिमाजित भावनात्रों से संपन्न कलाएँ भी सदैव मनुष्य-समाज की सद्वृत्तियों की प्रतिकृति होती हैं। जो देश अथवा जाति जितनी अधिक परिष्कृत तथा सभ्य होगी उसकी कला-कृतियाँ भी उतनी ही ऋधिक सुंदर और सुष्ठु होंगी। इससे स्पष्ट है कि कला-निर्माण में आचार का विशेष महत्त्वपूर्ण स्थान है। परंतु कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने इस संबंध में कुछ ऐसे प्रवादों की सृष्टि की है जिससे भ्रम बढ़ रहा है। एक प्रवाद तो उस विद्वर्ग का खड़ा किया हुआ है जो मनोविज्ञान-शास्त्र की जानकारी का गर्व रखता है त्रीर यह घोषणा करता है कि कविता त्रीर कलाएँ मनुष्य की कल्पना से निस्तृत होती हैं। कल्पना का विश्लेषण करते हुए इस संप्रदाय के विद्वान् बतलातें हैं कि वास्तविक जगत् में सभ्यता और समाज-व्यवस्था के कारण हमारी जो इच्छाएँ दबी रहती हैं वे ही कल्पना में आती हैं और कल्पना द्वारा कलाओं में व्यक्त होती हैं। कलात्रों में शृंगार रस का त्राधिक्य इस बात का प्रमाण बतलाया जाता है। मनो-विश्लेषण करनेवाले पाश्चात्य विद्वानों ने शेली की कवितात्रों, माइकेल एजिलों की कला-सृष्टि और शेक्सपियर के काव्य में भी इन्हीं दबी हुई इच्छात्रों का उद्रेक दिखाया है। इस वर्ग के त्राचार्य फायड नामक विद्वान हैं जिन्होंने स्वप्न-विज्ञान के निर्माण करने की चेष्टा की है और यह सिद्धांत उपस्थित किया है कि स्वप्न में मनुष्य की कल्पना त्रौर भावना उन दिशात्रों की त्रोर जाती हैं जिन दिशात्रों में वे समाज की दृष्टि के सामने नहीं जा पातीं। फायड महोद्य के इसी स्वप्रसिद्धांत को कुछ विद्वान् कविता तथा कलाश्रों में भी चरितार्थ

करते हैं। परंतु इस प्रकार के अनोखे सिद्धांत अधिकांश में अर्द्धसत्य ही होते हैं और कलाओं का अनिष्ट करने में सहायक बन सकते हैं। यदि यह स्वप्न-सिद्धांत स्वीकार कर लिया जाय ख्रीर काव्य तथा अन्य कलात्रों में भी इसका अधिकार हो जाय तव तो कलात्रों से आचार का बहिष्कार ही समभना चाहिए। परंतु इस सिद्धांत के ऋपवाद इतने प्रत्यच हैं कि यह किसी प्रकार निर्भात नहीं माना जा सकता। यदि कोई कवि या कलाकार किसी सुंदर रमणी का चित्र श्रंकित करता है तो इसका यही आशय नहीं होता कि वह कल्पना-जगत् में त्रपनी विलास-वासना की पूर्ति करता है। त्रथवा वह किसी साधु-संत का चित्र ग्रंकित करता है तो उसका सर्वथा यही तात्पर्य नहीं है. कि वह स्वयं साधु प्रकृति का और सदाचारी है। संसार के अपेष्ठः कलाकारों ने अनेक प्रकार की कला-सृष्टियाँ की हैं। स्वप्र-सिद्धांत के अनुसार उनकी मनोवृत्ति की छानबीन करना फल-प्रद नहीं हो सकता। इतना तो अवश्य कहा जा सकता है कि संसार की अब तक की श्रेष्ठ कता-कृतियाँ अधिकांश में विवेकवान और आचारनिष्ठ पुरुषों द्वारा प्रस्तुत की गई हैं।

विद्वानों का एक दूसरा दल यथार्थवाद के नाम पर भी बहुत कुछ ऐसी ही बातें करता है। मनुष्य के शरीर-संघटन का विश्लेषण करके ये विद्वान् यह आभास देते हैं कि उसकी मूल-वृत्तियाँ आहार, निद्रा आदि शारीरिक आवश्यकताओं की तृप्ति के लिये ही होती हैं। इनके अतिरिक्त मनुष्यों की जो अन्य उदात्त वृत्तियाँ होती हैं वे दृढ़मूल नहीं हैं, केवल सभ्यता के निर्वाह के लिये हैं। हमारे भारतीय मनीषियों ने इस सिद्धांत का सर्वदा विरोध किया है। उन्होंने मनुष्य और पशु का अंतर समभा है और वे उच्च धार्मिक वृत्तियों के उन्नतिशील विकास का सदैव प्रयास करते रहे हैं। यदि पाश्चात्य विद्वानों के अनुसार मनुष्य की मूल मनोवृत्तियाँ केवल शरीरजन्य हैं और उसकी अन्य उदात्त वृत्तियाँ मौलिक नहीं हैं तो भी वे यह स्वीकार करते हैं कि सभ्यता की आवश्यकताओं के अनुसार इनकी सृष्टि हुई है। यदि

उनका कथन स्वीकार भी कर लिया जाय तो भी सभ्यता की त्राव-श्यकताएँ क्या कुछ कम महत्त्वपूर्ण हैं ? चिर विकास-शील सभ्यता के पालन की त्रावश्यकता समभकर मनुष्य सदाचार का त्राभ्यास करता है त्रीर त्राभ्यास-परंपरा से वह त्राचार उसके शारीरिक तथा मानसिक संघटन का त्रावच्छेच त्रांग बन जाता है। फिर तो जिस प्रकार पंक से पंकज की उत्पत्ति होती है उसी प्रकार शारीरिक वृत्तियों से मनुष्य की उदात्त वृत्तियों का उन्मेष होता है त्रीर कालांतर में वे परम शोभन रूप धारण करती हैं।

विद्वानों का एक तीसरा वर्ग 'कला के लिये कला' का सिद्धांत उपस्थित करता है श्रौर श्राचार को कला के बाहर की वस्तु ठहराता है। 'कला के लिये कला' के सिद्धांत का अर्थ स्पष्ट न होने के कारण इस संबंध में बहुत सी आंति फैली हुई है। कला के विवेचन में तो हम भिन्न भिन्न कला वस्तुत्रों का एक एक करके विवेचन कर सकते हैं, अथवा दो या अधिक कला-सृष्टियों की अलग अलग तुलना कर सकते हैं। उन कला-सृष्टियों के स्रष्टा भिन्न मनुष्य होते हैं त्रीर सब मनुष्यों के विकास की परिस्थितियाँ भी भिन्न भिन्न होती हैं। मनुष्य स्वयं एक अज्ञेय प्राणी है। वह अपनी परिस्थिति, देश-काल की परिस्थिति, सभ्यता, आचार, मनःशक्ति आदि का एक जटिल संप्रथित रूप है। जब वहीं मनुष्य कला-सृष्टि करता है तब उसके द्वारा उत्पन्न कला का विवेचन करने में इन संपूर्ण जटिलतात्रों पर ध्यान रखना पड़ता है। जब एक व्यक्ति की एक कला-सृष्टि में इतनी जटिलताएँ हैं तब तो संसार की संपूर्ण कलाकृतियों को लेकर उसकी और उनका सृजन करनेवालों की त्रपार भाव-भिन्नता की कोई सीमा ही नहीं मिल सकती। उस अवस्था में 'कला के लिये कला' का हमारे लिए केवल इतना ही ऋर्थ रह जाता है कि कला एक स्वतंत्र सृष्टि है। कला-सौंदर्य और कला-अभिव्यंजना के कुछ अपने नियम हैं। उन नियमों का पालन ही 'कला के लिये कला' कहला सकता है। कला के विवेचन में उन नियमों के पालन-अपालन के संबंध की चर्चा की जाती।

360

कि संग्रह ही के ला । ह का का और निर्देश कर के के कि का कि का कि का का कार कि का का कि का कि का कि का कि का कि

51111

है और कला तथा साहित्य संबंधी शास्त्रों में उन्हीं नियमों का कोटि-क्रम उपस्थित किया जाता है। इसे कलात्रों की विन्यास-पद्धति कहना चाहिए। इन नियमों का निरूपण कला के व्यक्तित्व को स्पष्ट करता है और मनुष्य के अन्य क्रिया-कलापों से उसकी पृथकता दिखाता है। कलाकार की त्रोर से त्राँखें हटाकर केवल उसकी कला-वस्तु की परीचा की जाती है और इस परीचा में व्यापक कला-तत्त्व ही सामने आते हैं। त्राचार, सभ्यता और संसार के प्रश्न कला के लिये तात्त्विक नहीं हैं। वे तो एक एक कलाकृति की अलग अलग विवेचना करने पर उपस्थित होते हैं। हमारे देश के साहित्यशास्त्रियों ने 'कला के लिये कला' की समस्या को व्यापक रूप में देखा था और उनकी शास्त्रीय समीचा की पुस्तकों में ऐसा ही व्यापक विचार है। पश्चिम में इसे लेकर बहुत-सी व्यर्थ की खींच-तान हुई है। किंतु तथ्य इतना ही है कि वस्तुरूप म कलाओं का प्रत्यत्तीकरण करते हुए आचार आदि के प्रश्न वास्तव में त्रांतहित हो जाते हैं। इसका यह त्राशय कदापि नहीं है कि कला का त्र्याचार से कोई संबंध ही नहीं। आशय यही है कि कला-संबंधी शास्त्र ग्राचार-संबंधी शास्त्र से भिन्न है।

कलाओं के वर्गाकरण के संबंध में विद्वानों में बड़ा मतभेद है। प्रसिद्ध कलाशास्त्री कोचे का कथन है कि न तो कलाशास्त्र की दृष्टि से कलाओं का वर्गीकरण और न दार्शानिक दृष्टि से कलाओं का श्रेणी-विभाग किया जा सकता है। उसके विचार में कला एक अखंड अभिव्यक्त है। अतः उसको खंडित नहीं किया जा सकता। वह तो वस्तु-जगत् के भिन्न भिन्न प्रभावों को मानव-मित्तिष्क में मूर्त या अभिव्यक्ति होने को ही कला मानता है अतः इस दृष्टि से कला एक नैसर्गिक विधान है। उसका विभाग नहीं किया जा सकता। परंतु जब हम भिन्न भिन्न कला-सृष्टियों पर विचार करते हैं, कलाओं क उस मूर्त रूप पर दृष्टि डालते हैं जो कभी किसी सुगठित मूर्ति और कभी किसी मनोहर काव्य के रूप में हमारे इंद्रियगोचर होता है तब हम कलाओं की भिन्नता के दर्शन करते हैं। क्रोचे के मत

कं अनुसार यह भिन्नता कोई तात्त्विक भिन्नता नहीं, केवल बाह्य भेद है। वास्तव में इसे उपकरण-भेद ही समफना चाहिए। मूल-ग्राभि-व्यक्ति—कलाकार के ग्रंतर को ग्राभिव्यक्ति—एकरस ही बनी रहती है। कलाकार तो केवल ग्रपनी मानसिक ग्राभिव्यक्ति को—जिसे कोचे 'कला' कहता है—कभी चित्र में चित्रित करता, कभी मूर्ति में प्रसुटित करता ग्रार कभी साहित्य में सिन्नविष्ट करता है। इस प्रकार उसकी मानसिक ग्राभिव्यक्ति कला का बाह्य रूप धारण करती है। कभी कभी तो ऐसी होता है कि बाह्य रूप धारण करने में एक से ग्राधिक उपकरणों की सहायता लेनी पड़ती है। कभी काव्य में चित्रणकला का मेल किया जाता है—रूपक ग्रादि ग्रलंकारों का संयोग होता है—ग्रीर कभी वास्तुकला में मूर्तिकला सिन्नहित की जाती है। इससे स्पष्ट है कि कलाग्रों का यह वर्गीकरण बाह्य वर्गीकरण ही है। परंतु व्यावहारिक दृष्टि से इसकी ग्रावश्यकता सबको स्वीकार करनी। पड़ती है।

इसी व्यावहारिक दृष्टि से कलाओं को सर्वप्रथम (१) उपयोगी,
(२) लिल कला इन दो विभागों में बाँटा गया है। यदि तात्त्विक दृष्टि से देखा जाय तो यह वर्गीकरण संभव नहीं जान पड़ता। यदि उपयोगिता पर विचार किया जाय तो प्रत्येक कला में शारीरिक अथवा मानसिक उपयोगिता होती है। भिन्न भिन्न व्यक्तियों और देशकाल की भिन्न भिन्न परिस्थितियों में उनकी उपयोगिता की मात्रा में अंतर हुआ करता है। परंतु उपयोगिता तो कला का कोई अंतरंग नहीं है। इसी प्रकार लिल कलाओं का लालित्य तो उपयोगी कलाओं में भी होता है। हम बढ़ई को कारोगरी को उपयोगी कहाते हैं पर क्या उसमें लालित्य नहीं होता। फिर लालित्य की कोई क्या व्याख्या की जा सकती है अथवा उसकी मर्यादा बाँधी जा सकती है शिन्न भिन्न लिल कलाओं में ही भिन्न भिन्न व्यक्तियों के लालित्य की मात्रा भिन्न भिन्न परिमाण में मिल सकती है। जब हम यह देखते हैं कि लिल कलाओं में भी उपयोगिता होती है और

उपयोगी कलाओं में भी लालित्य होता है, साथ ही जब हम जानते हैं कि ये दोनों सापेद्य शब्द हैं जो केवल कलाओं की विशेषता कहे जा सकते हैं, 'कला' के कोई अंतरंग गुण नहीं, तब हमें यह स्वीकार करना पड़ता है कि इस प्रकार का वर्गीकरण केवल व्यावहारिक सुविधा की हिष्ट से ही किया जा सकता है।

यदि व्यावहारिक सुविधा की दृष्टि से देखा जाय तो कलात्रों का वर्गीकरण पूर्ण-अपूर्ण अथवा सफल-असफल के विभागों में किया जा सकता है। कलात्रों के समीचक की दृष्टि सबसे पहले इसी विभेद की श्रोर जाती है। जब हम किसी काव्य की त्रालोचना करते हैं तब यह जानना चाहते हैं कि कवि अपने मनोभावों को व्यक्त करने में कहाँ तक समर्थ हुआ है। काव्य की ही भाँति अन्य कलाओं की भी समीचा करते हुए हमारा ध्यान इस विषय पर पहुँचता है कि कलाकार ने अपनी आंतरिक भावना अथवा अनुभूति को जो रूप दिया है वह कहाँ तक यथाथ कहा जा सकता है। स्पष्टतः इस विचार से कला के दो पच प्रकट होते हैं - अनुभूति पच्च और रूप-पच। इसी रूप-पच्च को -अनुभृतिके मृत रूप देने को-कला का अभिन्यक्ति भी कहा जाता है। अनुभूति और उसकी रूपव्यंजना से कलावस्तु का संघटन होता है अतः इन दोनों को लेकर कला का वर्गीकरण किया जा सकता है। हम कला-वसुत्रों की समीचा करके देखते हैं कि कभी तो किसी में त्रानुभूति की कमी और कभी किसी में रूपव्यंजना की असफलता देख पड़ती है। जब कवि त्रथवा कलाकार के हृदय में उसकी भावना स्पष्ट नहीं हो पाती—अनुभूति की कमी रहती है—तब भी वह अपनी शब्दशक्ति अथवा कारीगरी से काव्य अथवा कलावस्तु का निर्माण कर डालता है। परंतु इससे उसकी असफलता प्रकट हो जाती है। इसी प्रकार कभी त्रानुभृति तीव्र होते हुए भी कलाकार शब्दों,रेखात्र्यों **त्रादि**का उपकरण जुटाने में पूर्णतः सफल नहीं होता। जब कभी कलाकार की अनुभूति स्पष्ट त्रौर प्रांजल होती है, साथ ही वह उसे व्यंजित करने में उपयुक्त सामग्री का त्रयोग करता है तब उसको अपने कार्य में पूर्ण सफलता प्राप्त होती है और वह तथा उसकी कलावस्तु प्रशंसनीय मानी जाती है। सारांश यह कि कलावस्तु के अवयव-संघटन की दृष्टि से कलाओं के कई विभाग किए जा सकते हैं—(१) अनुभूति की कभी, पर रूप की विशेषता, (२) अनुभूति की तीव्रता पर रूप की कभी, (३) अनुभूति और रूप दोनों की न्यूनता, (४) अनुभूति तथा रूप का समन्वय। यह तो स्पष्ट है कि इनमें से अंतिम विभाग की कलावस्तुएँ ही श्रेष्ठ समभी जाती हैं और इनके निर्माता कलाकार सफल माने जाते हैं।

इस अवयव-संघटन संबंधी विभाग के अतिरिक्त अन्य श्रेगीविभाग ऐतिहासिक दृष्टि अथवा रुचि भेद् के आधार पर किए जाते हैं और उनकी भी व्यावहारिक उपयोगिता होती है। सामान्य जन-समाज मे काव्यकला की प्रतिष्ठा चिर दिन से चली आ रही है और अधिकांश मनुष्य उससे परिचित तथा लाभान्वित होते रहते हैं। साहित्य के प्रति कुछ देशों में श्रद्धा का भाव पूजा की कोटि तक पहुँच जाता है और मूर्तियों की पूजा तो भारतीय जन-समाज के धर्म का एक अंग बन गई है। यद्यपि इस प्रकार से कलाओं के वास्तविक निरूपण में बाधा पड़ती है पर ऐसे अनेक प्रत्यत्त तथा अप्रत्यत्त प्रभाव मिलकर कलाओं के अभिन्न अंग से बन जाते हैं और कलाविवेचन में उनका प्रभाव पड़ने लगता है। कभी कभी तो समयानुक्रम से कलात्रों के संबंध में धार-णाएँ बँध जाती हैं और वे भी कला-समीचा का साधन बनने लगती हैं। कुछ विद्वान् तो कलात्रों का विभाग प्राचीन कला, त्राधुनिक कला अथवा धार्मिक कला तथा लौकिक कला की श्रिणियों में करते हैं। इसी प्रकार कुछ अन्य विद्वान् कलाओं की संख्या के संबंध में भी अब तक निर्णय नहीं कर सके हैं। उदाहरण के लिये कुछ लोग लित कलात्रों में नृत्य को स्वतंत्र स्थान देते हैं। श्रौर कुछ उसे श्रभिनय का श्रंग मानते हैं, जो अभिनय दृश्य-काव्य का एक अंग है। इस प्रकार कलाओं के वर्गीकरण में अनेक प्रकार के मतभेद प्रचलित हैं। हमारे विचार में ऐसा होना सर्वथा स्वाभाविक है, क्योंकि वर्गीकरण तो कला के बाह्य

उपकरणों का किया जाता है। तथापि कुछ विद्वानों का वर्गीकरण स्पष्टतः प्रमादपूर्ण देख पड़ता है जो उनकी अस्पष्ट विवेचन-शक्ति का ही परिचायक होता है। हमारे विचार में कलाओं का वर्गीकरण असंभव नहीं है, वरन बहुत कुछ कम तथा नियमपूर्वक यह वर्गीकरण किया जा सकता है। नीचे हम कुछ बहु-जन-मान्य तथा तर्कसंगत वर्गीकरण उपस्थित करते हैं।

प्राकृतिक सृष्टि में जो कुछ देखा जाता है, किसी न किसी रूप में यह सभी उपयोग में स्राता है। ऐसी एक भी वस्तु नहीं है जिसमें उपा-देयता का गुए वर्तमान न हो। यह संभव है उपयोगी श्रीर कि बहुत-सी वस्तुत्रों के गुगों को हम अभी तक ललित कलाएँ न जान सके हों, पर ज्यों ज्यों हमारा ज्ञान बढ़ता जाता है, हम उनके गुणों को अधिकाधिक जानते जाते हैं। प्राकृतिक पदार्थों में उपयोगिता के अतिरिक्त एक और भी गुगा पाया जाता है। वह उनका सौंदर्य है। फल-फूलों, पशु-पिचयों, कीट-पतंगों, नदी-नालों, नचत्र-तारों त्रादि सभी में हम किसी न किसी प्रकार का सौंदर्य पाते हैं। इसका यह तात्पर्य नहीं है कि संसार में अनुपयोगिता और कुरूपता का अस्तित्व ही नहीं। उपयोगिता और अनुपयोगिता सुरूपता और क़रूपता सापेनिक गुगा हैं। एक के अस्तित्व से ही दूसरे का अस्तित्व प्रकट होता है। एक के बिना दूसरे गुण का भाव ही मन में उत्पन्न नहीं हो सकता। पर साधारणतः जहाँ तक मनुष्य की सामान्य बुद्धि जाती है, प्रकृति में चारों त्रोर उपयोगिता त्रौर संदरता दृष्टिगोचर होती है। इसी प्रकार मनुष्य द्वारा निर्मित पदार्थ में भी हम उपयोगिता और

इसा प्रकार मनुष्य द्वारा निमित पदाय में मा हम उपयागिता आर सुंद्रता पाते हैं। एक भोपड़ी को लीजिए। वह शीत से, आतप से, वृष्टि से, वायु से हमारी रचा करती है। यही उसकी उपयोगिता है। यदि उस भोपड़ी के बनाने म हम बुद्धि-बल से अपने हाथ का अधिक कौशल दिखाने में समर्थ होते हैं, तो वहीं भोपड़ी सुंद्रता का गुण् भी धारण कर लेती है। इससे उपयोगिता के साथ ही साथ उसमें

संदरता भी त्रा जाती है।

इस दृष्टि से कला के दो विभाग होते हैं—एक उपयोगी कला दूसरा लित कला। उपयोगी कला में बढ़ई, लुहार, सुनार, कुम्हार, राज, जुलाहे आदि के व्यवसाय संमिलित हैं। लिलत-कला के अंतर्गत वास्त-कला. मृर्ति-कला, चित्र-कला, संगीत-कला और काव्य-कला ये पाँच कला भेद हैं। पहली अर्थात् उपयोगी कलाओं के द्वारा अधिकतर मनुष्य की श्रावश्यकतात्रों की पूर्ति होती है श्रीर दूसरी अर्थात् ललित कलाश्रों के द्वारा उसके अलौकिक आनंद की अधिकतर सिद्धि होती है। दोनों ही उसकी उन्नति त्रौर विकास के द्योतक हैं। भेद इतना ही है कि एक का संबंध मनुष्य की शारीरिक और आर्थिक उन्नति से है तथा दूसरी का उसके मानसिक विकास से।

यह त्रावश्यक नहीं कि जो वस्तु उपयोगी हो वह सुंदर भी हो, परंतु मनुष्य सौंदर्थोपासक प्राणी है। वह सभी उपयोगी वस्तुओं को यथाशक्ति सुंदर बनाने का उद्योग करता है। अतएव बहुत से पदाथ ऐसे हैं जो उपयोगों भो हैं ख़ौर सुदर भी। अर्थात् वे दोनों श्रेणियों के अंतर्गत आ सकते हैं। कुछ पदार्थ ऐसे भी हैं जो उपयोगी की अपेत्ता सुंदर अधिक होते हैं। यह सब व्यावहारिक भेद हैं।

खाने, पीने, पहनने, त्रोढ़ने, रहने, बैठने, त्राने-जाने त्रादि के सुभीते के लिये मनुष्य को आरंभ से ही अनेक वस्तुओं की आवश्यकता हुई होगी। मनुष्य ज्यों ज्यों सभ्यता की सीढ़ी पर ऊपर चढ़ता गया, त्यों-त्यों उसकी आवश्यकताएँ बढ़ती गई । इस उन्नति के साथ ही साथ मनुष्य का सौंदर्य-ज्ञान भी बढ़ता गया और उसकी मानसिक रुप्ति के लिये सुंदरता का त्राविभीव हुत्रा। ऐसा किए बिना उसकी तृप्ति नहीं हो सकी। जिस पदार्थ के दशन से मन प्रसन्न नहीं होता, वह सुंदर नहीं कहा जा सकता। यही कारण है कि भिन्न भिन्न देशों के लोग श्रपनी श्रपनी सभ्यता की कसौटी के श्रनुसार ही सुंदरता का श्रादर्श स्थिर करते हैं क्योंकि सबका मन एक-सा संस्कृत नहीं होता।

लित कलाएँ दो मुख्य भागों में विभक्त की जा सकती हैं—एक तो वे जो नेत्रेंद्रिय के सिन्नकर्ष से मानसिक तृप्ति प्रदान करती हैं

अगैर दूसरी वे जो अवर्णेंद्रिय के सन्निकर्ष से उस तृप्ति का साधन बनती हैं। इस विचार से वास्तु (मंदिर-निर्माण), मूर्ति (अर्थात् तच्रण-लित कलात्रों का विधान करनेवाली हैं और संगीत तथा काव्य कानों के द्वारा 🕸 । पहले प्रकार की कला में किसी ग्रावार सूह श्राधार की श्रावश्यकता होती है, पर दूसरी में उसकी उतनी त्रावश्यकता नहीं होती। इस मूर्त-श्राधार की मात्रा के त्रमुसार ललित कलात्रों की श्रेणियाँ, उत्तम त्रौरे मध्यम, स्थिर की जा सकती हैं। जिस कला में मूर्त आधार जितना ही कम रहता है, वह उतनी ही उच कोटि की समभी जाती है। इसी भाव के अनुसार काव्य-कला को सबसे ऊँचा स्थान दिया जाता है, क्योंकि उसमें मूर्त त्राधार का एक प्रकार से पूर्ण अभाव रहता है और इसी के अनुसार वास्तु-कला को सबसे नीचा स्थान देते हैं, क्योंकि मूर्त त्राधार की अधिकता के बिना उसका अस्तित्व ही संभव नहीं। सच तो यही है कि इस आधार को सुचार रूप से सजाने में ही वास्तु-कला को कला की पदवी प्राप्त होती है। इसके अनंतर दूसरास्थान मृर्ति-कलाका है। उसका भी आधार मूर्त ही होता है। परंतु मूर्तिकार किसी प्रस्तर-खंड को ऐसा रूप देता है जो उस त्राधार से सर्वथा भिन्न होता है। वह उस प्रस्तर-खंड या धातु-खंड में सजीवता की अनुरूपता उत्पन्न कर देता है। मूर्ति-कला के अनंतर तीसरा स्थान चित्र-कला का है। उसका भी त्राधार मूर्त ही होता है। प्रत्येक मूर्त अर्थात् साकार पदार्थ में लंबाई, चौड़ाई और मुटाई होती है। वास्तुकार त्रर्थात् भवन-निर्माण-कर्ता त्रौर मूर्तिकार को त्रपना कौशल अकाव्य के दो भेद हैं, अव्य छीर दृश्य। रूपकाभिनय अर्थात् दृश्यकाव्य ग्रांखों का ही विषय है। कान ग्रौर नेत्र दोनों से उसकी उपलब्धि होती त्रवश्य है, पर उसमें दृश्यता प्रधान है। शकुंतला को सामने देखने श्रौर उसके मुँह से उसका वक्तव्य सुनने, दोनों के योग से हृदय में जिस ग्रानंद का अनुभव होता है, वह वेवल पुस्तक में लिखा हुन्ना उसका वक्तव्य सुनकर या पढकर नहीं होता।

दिखाने के लिये मूर्त आधार के पूर्वोक्त तीनों गुणों का आश्रय लेना पड़ता है। मुटाई तो चित्र में नाम मात्र को होती है। तात्पर्य यह कि ज्यों ज्यों हम लित कलाओं में उत्तरोत्तर उत्तमता की आरे बढ़ते हैं, त्यों त्यों मूर्त आधार का परित्याग होता जाता है। संगीत में नाद का परिमाण अर्थात् स्वरों का आरोह या अवरोह (उतार-चढ़ाव) ही उसका त्राधार होता है। उसे सुचार रूप से व्यवस्थित करने से भिन्न भिन्न रसों और भावों का आविर्भाव होता है। अंतिम अर्थात् सर्वोच स्थान काव्य-कला का है। उसमें मूर्त आधार की आवश्यकता ही नहीं होती। उसका प्रादुर्भाव शब्द-समूहों या वाक्यों से होता है, जो मनुष्य के मान-सिक भावों के द्योतक होते हैं। काव्य में जब केवल अथ की रमणी-यता रहती है, तब तो मूर्त आधार का अस्तित्व नहीं रहता। पर शब्द की रमणीयता त्राने से संगीत के सहश ही नाद-सौंदर्य-रूप मृत त्राधार की उत्पत्ति हो जाती है। भारतीय काव्य-कला में पाश्चात्य काव्य-कला की अपेचा नादरूप मूर्त आधार की योजना अधिक रहती है। पर यह अर्थ की रमणीयता के समान काव्य का अनिवार्य अंग नहीं है। अर्थ की रमणीयता काव्य-कला का प्रधान गुण है और नाद की रमणीयता उसका गौण गुरा है।

उपर जो कुछ कहा गया है, उससे लिलत कलाओं के संबंध में नीचे लिखी वातें ज्ञातव्य होती हैं—(१) सब कलाओं में किसी लिखी वातें ज्ञातव्य होती हैं—(१) सब कलाओं में किसी लिखी कलाओं के न किसी प्रकार के आधार की आवश्यकता होती है। (२) जिन उपकरणों द्वारा इन कलाओं का मन से सिन्नकर्ष होता है, वे चचुिरिंदिय और कर्णेंद्रिय हैं। (३) ये आधार और उपकरण केवल एक प्रकार के मध्यस्थ का काम देते हैं, जिनके द्वारा कला के उत्पादक का मन देखने या सुननेवाले के मन से संबंध स्थापित करता है और अपने भावों का उस तक पहुँचाकर उसे प्रभावित करता है, अर्थात् सुनने या देखनेवाले का मन अपने मन के सहश कर देता है। अत्यव्य यह सिद्धांत निकला कि लिलत-कला वह वस्तु या कारीगरी है जिसका अनुभव इंद्रियों की

मध्यस्थता द्वारा मन को होता है और जो उन बाह्यार्थों से भिन्न हैं जिनका प्रत्यज्ञ ज्ञान इंद्रियाँ प्राप्त करती हैं। इसिलये हम कह सकते हैं कि लिलत कलाएँ मानसिक दृष्टि में सौंदर्य का प्रत्यचीकरण हैं।

इस लच्च को सममने के लिये यह आवश्यक है कि हम प्रत्येक लित कला के संबंध में नीचे लिखी तीन वातों पर विचार करें— (१) उसका मूर्त आधार (२) वह साधन जिसके द्वारा यह आधार गोचर होता है और (३) मानसिक दृष्टि में नित्य पदार्थ का जो प्रत्यची-करण होता है, वह कैसा और कितना है।

वास्तु-कला में मूर्त आधार निक्कष्ट होता है अर्थात् ईंट, पत्थर, लोहा, लकड़ी आदि जिनसे इमारतें बनाई जाती हैं। ये सब पदार्थ मूर्त हैं, अत-

एव इनका प्रभाव ऋाँखों पर वैसा ही पड़ता है, जैसा किसी और मूर्त पदार्थ का पड़ सकता है। प्रकाश, द्याया, रंग, प्राकृतिक स्थिति त्यादि साधन कला के सभी उत्पादकों को उपलब्ध रहते हैं। वे उनका उपयोग सुगमता से करके आँखों के द्वारा दर्शक के मन पर अपनी कृति की छाप डाल सकते हैं। इसके दो कारण हैं, एक तो उन्हें जीवित पदार्थों की गति त्रादि प्रदर्शित करने की आवश्यकता नहीं होती, दूसरे उनकी कृति में रूप, रंग, आकार आदि के वे ही गुण वर्तमान रहते हैं जो अन्य निर्जीव पदार्थों में रहते हैं। यह सब होने पर भी जो कुछ वे प्रदर्शित करते हैं, उसमें स्वाभाविक अनुक्पता होने पर भी मानसिक भावों की प्रतिच्छाया प्रस्तुत रहती है। किसी इमारत को देखकर सज्ञान-जन सुगमता से कह सकते हैं कि यह मंदिर, मसजिद या गिरजा है अथवा यह महल या मकवरा है। विशेषज्ञ यह भी बता सकते हैं कि इसमें हिंदू, मुसलमान या यूनानी वास्तु-कला की प्रधानता है। धर्म-स्थानों में भिन्न भिन्न जातियों के धार्मिक विचारों के चनुसार उनके धार्मिक विश्वासों के निद्शेक कलश, गुंबज, मिहराबें, जालियाँ, भरोखे आदि बनाकर वास्तुकार अपने मानसिक भावों की स्पष्ट कर दिखाता है। यही उसके मानसिक भावों का प्रत्यचीकरण है। परंतु इस कला में मूर्त पदार्थों का इतना बाहुल्य रहता है कि दर्शक उन्हीं की प्रत्यत्त देखकर प्रभावित और आनंदित होता है, चाहे वे पदार्थ वास्तुकार के मानसिक भावों के यथार्थ निदर्शक हों या न हों, अथवा दर्शक उनके समभने में समर्थ हो या न हो।

मृर्ति-कला में मृर्त आधार पत्थर, धातु, मिट्टी या लकड़ी आदि के दुकड़े होते हैं, जिन्हें मृर्तिकार काट-छाँटकर या ढालकर अपने अभिष्ठ मृर्ति-कला आकार में परिएएत करता है। मृर्तिकार की छेनी में असली सजीव या निर्जीव पदार्थ के सब गुरण अंतर्हित रहते हैं। वह सब छुछ—अर्थात् रंग, रूप, आकार आदि—प्रदर्शित कर सकता है, केवल गित देना तब तक उसकी सामर्थ्य के बाहर रहता है, जब तक वह किसी कल या पुरजे का आवश्यक उपयोग न करे। परंतु ऐसा करना उसकी कला की सीमा के बाहर है। इसलिये बास्तुकार से मृर्तिकार की स्थिति अधिक महत्त्व की है। उसमें मानसिक भावों का प्रदर्शन वास्तुकार की छित की अपेना अधिकता से हो सकता है। मृर्तिकार अपने प्रस्तर-खंड या धातु खंड में जीवधारियों की प्रतिच्छाया बड़ी सुगमता से संघटित कर सकता है। यही कारण है कि मृर्ति-कला का मुख्य उद्देश्य शारीरिक या प्राकृतिक सुद्रता अदिशित करना है।

चित्र-कला का आधार कपड़े, कागज, लकड़ी, आदि का चित्रपट है, जिस पर चित्रकार अपने चुरुश या कलम की सहायता से भिन्न भिन्न पदार्थों या जीवधारियों के प्राकृतिक रूप, रंग और आकार आदि का अनुभव करता है। परंतु मूर्तिकार की अपेचा उसके लिये मूर्त आधार का आश्रय कम रहता है। इसी से उसे अपनी कला की खूबी दिखाने के लिये अधिक कौशल से काम करना पड़ता है। वह अपने चुरुश या कलम से, समतल या सपाट सतह पर स्थूलता, लचुता, दूरी और नैकट्य आदि दिखाता है। वास्तिक पदार्थ को दर्शक जिस परिस्थित में देखता है, उसी के अनुसार अंकन द्वारा वह अपने चित्रपट पर एक ऐसा चित्र प्रस्तुत करता है, जिसे देखकर दर्शक को चित्रगत वस्तु असल सी जान पड़ने लगती है।

इस प्रकार वास्तुकार और मूर्तिकार की अपेता चित्रकार को अपनी कला के ही द्वारा मानसिक सृष्टि करने का अधिक अवसर मिलता है। उसकी कृति में मूर्तिता कम और मानसिकता अधिक रहती है। कोई ऐतिहासिक घटना या प्राकृतिक दृश्य अकित करने में चित्रकार की केवल उस घटना या दृश्य के बाहरी अंगों को ही जानना और अंकित करना आवश्यक नहीं होता, अपितु उसे अपने विचार के अनुसार उस घटना या दृश्य को सजीवता देने और मनुष्य या प्रकृति की भावभंगी। का प्रतिकृत आँखों के सामने खड़ा करने के लिये, अपना बुरुश चलाना और परोच्च कृप से अपने मानसिक भावों का सजीव चित्र-सा प्रस्तुत करना पड़ता है। अत्रुप्य यह स्पष्ट है कि इस कला में मूर्तिता का अंशा थोड़ा और मानसिकता का बहुत अधिक होता है।

यहाँ तक तो उन कलाओं के संबंध में विचार किया गया, जो आँखों द्वारा मानसिक तृप्ति प्रदान करती हैं। श्रब श्रवशिष्ट दो लिति कलाओं अर्थात् संगीत और काव्य पर विचार किया जायगा जो कर्ता द्वारा मानसिक तृप्ति प्रदान करती हैं। इन दोनों में मूर्त आधार की

न्यूनता और मानसिक भावना की अधिकता रहती है।

संगीत का आधार नाद है जिसे या तो मनुष्य अपने कंठ से या कई प्रकार के यंत्रों द्वारा उत्पन्न करता है। इस नाद का नियम कुछ संगीत-कला निश्चित सिद्धांतों के अनुसार किया गया है। इन सिद्धांतों के स्थिरी-करण में मानव-समाज को अनंत समय लगा है। संगीत के सप्त स्वर इन सिद्धांतों के आधार हैं। वे ही संगीत कला के प्राण रूप या मूल कारण हैं। इससे स्पष्ट है कि संगीत कला का आधार या संवाहक नाद है। इसी नाद से हम अपने मानसिक भाव प्रकट करते हैं। संगीत की विशेषता इस बात में है कि उसका प्रभाव बहुत विस्तृत है और वह प्रभाव अनादि काल से मनुष्यमात्र की आत्मा पर पड़ता चला आ रहा है। जंगली से जंगली मनुष्य से लेकर सभ्यातिसभ्य मनुष्य तक उसके प्रभाव के वशीभूत हो सकते हैं। मनुष्यों को जाने दीजिए, पशु-

पत्ती तक उसका अनुशासन मानते हैं। संगीत हमें रुला सकता है, हमें हँसा सकता है, हमारे हृदय में आनंद को हिलोरें उत्पन्न कर सकता है, हमें शोक-सागर में डुबा सकता है, हमें कोध या उद्देग के वशीभूत करके उन्मत्त बना सकता है और शांतरस का प्रवाह बहाकर हमारे हृदय में शांति की धारा बहा सकता है। संगीत का उद्देश्य हमारी आत्मा को प्रभावित करना है। इसमें यह कला इतनी सफल हुई है जितनी और कोई कला नहीं हो पाई। संगीत हमारे मन को अपने इच्छानुसार चंचल कर सकता है और उसमें विशेष भावों का उत्पादन कर सकता है। इस विचार से यह कला वास्तु, मूर्ति और चित्र-कला से बढ़कर है।

काव्य-कला शाब्दिक संकेतों के आधार पर अपना अस्तित्व प्रद्शित करती है। मन को इसका ज्ञान चचुरिंद्रिय या कर्णेंद्रिय द्वारा होता है। जीवन की घटनाओं और प्रकृति के बाहरी दृश्यों के जो काल्पनिक रूप इंद्रियों द्वारा मस्तिष्क या मन पर अंकित होते हैं, वे केवल भावमय होते हैं और उन भावों के द्योतक कुछ सांकेतिक शब्द हैं। अतएव भाव या मानसिक चित्र ही वह सामग्री है, जिसके द्वारा काव्य-कला-विशारद दृसरे के मन से अपना सबंध स्थापित करता है। इस संबंध-स्थापना की वाहक या सहायक भाषा है जिसका किव उपयोग करता है।

लित-कलाएँ सौंदर्य की सृष्टि करके श्रोता अथवा दर्शक के हृद्य में आनंद का उद्रेक करती हैं। इस भाँति सभी लित-कलाओं के उद्देश्य में एकता है। आनंद उत्पन्न करने के अतिरिक्त भी इन कलाओं का मानव-जीवन में कोई उपयोग है या नहीं, इस संबंध में मतभेद है। विद्वानों का एक दल कहता है काव्य-कला से लित-कलाओं का संबंध और कलाओं का संबंध और होती हैं और यही उनकी सार्थकता है। इससे प्रस्पर तुलना अलग किसी प्रकार की उपादेयता कला में हुँदुना अनुचित ही नहीं वरन स्वयं कला के लिये अनिष्टकर है।

किंतु विद्वानों का दूसरा दलकला का जीवन के दूसरे व्यापारों से अलग कोई स्वतंत्र स्थान नहीं प्रदान करता। उसके मतानुसार कला का उसी प्रकार जाँचना चाहिए जिस प्रकार हम जीवन के दूसरे अनुभवों, कियात्रों और पदार्थों की जाँचते हैं। कलाएँ हमारे जीवन पर कैसा प्रभाव डालती हैं यह प्रश्न इस मत के अनुयायियों के लिये बहुत महत्त्व रखता है। देानों दलों में किसका सिद्धांत ठोक है यह कहना कठिन है: किंतु इतना अवश्य है कि दूसरे दल का सिद्धांत बहुत पुराना है और प्लेटो तथा अरस्तू के समय से आज तक अधिकतर कला-शास्त्रियों ने इसे अपनाया है। 'कला कला के लिये' वाला सिद्धांत अभी बहुत नया है और स्थूल दृष्टि से विचार करने प्र भी उसमें कई जुटियाँ दिखाई पड़ती हैं। यह सबसे पहले सिद्धांत मान लेता है कि कला ग्रों द्वारा उत्पन्न किया आनंद दूसरी मानसिक क्रियाओं से सर्वथा पृथक् होकर रह सकता है, क्योंकि मस्तिष्क में वर्तमान दूसरे अनुभवों के साथ यदि इसका संपर्क मान लिया जाय ते। ऐसा संभव नहीं कि इसका कुछ न कुछ प्रभाव उस पर न पड़े। किंतु, मने।विज्ञान के अनुसार मस्तिष्क में किसी भी अनुभव का इस प्रकार पूर्ण रूप से अकेला होकर रहना संभव नहीं है। दूसरी बात यह है कि यदि कलात्रों का काम केवल त्रानंद देना है तो भी वे उस असाधारण आनंद को उत्पन्न करकेहमारी भावनाओं की जागरित श्रौर संस्कृत कर देतो है। श्रौर यदि वे इस प्रकार हमारी भावनाश्रों के। पुष्ट और सुसंस्कृत बनातीं तथा हमारी कल्पना-शक्तिका तीत्र करती हैं तो हम उन्हें उपादेयतायुक्त न कहकर श्रीर क्या कहेंगे। कलाश्रों की जी उपादेयता मनुष्य के व्यक्तिगत जीवन में है वही समाज के लिये भी है। यदि कवि, गायक तथा दूसरे कलाकार न हुए होते ते। सभ्य मानव-समाज की मानसिक वृत्तियाँ इतनी तीव्र और संस्कृत न हुई होतीं।

भारतीय कला का जीवन से अत्यंत वनिष्ठ संबंध रहा है। 'भारत में कला जातीय जीवन के अनुभवों का एक चित्र मात्र है। वह जीवन से उसी प्रकार संबंध रखती है, श्रौर जीवन म उसी प्रकार काम श्राती

है जैसे हमारा रात-दिन का भाजन।'

कविता और सर्गात में बहुत साम्य है। महाकवि मिल्टन ने, जो स्वयं संगीत का बहुत बड़ा प्रेमी था, इन दोनों कलात्रों को एक दूसरे की बहिन बताया है। कविता स्रौर संगीत कविता और संगीत दोनों गतिशील कलाएँ हैं। ये दोनों स्थिर ऋप में एक बार ही ग्रह्ण नहीं की जातीं। प्रत्येक पंक्ति के साथ कविता का और स्वर के प्रत्येक आरोह तथा अवरोह के साथ संगीत का प्रभाव आगे बढ़ता है। एक चित्र को हम एक ओर से दूसरी ओर, दाहिने से बायें और ऊपर से नीचे जिस प्रकार चाहें देखकर एक-सा श्रानंद उठा सकते हैं पर कविता श्रीर संगीत में गति श्रागे की श्रीर बढ़ती है, इससे आगे से पीछे लौटकर उलटी रोति से इन कलाओं का त्रानंद हम नहीं उठा सकते। फिर, कविता और संगीत दोनों ही ध्वनि और लय का उपयोग करते हैं, यद्यपि कविता की अपेदा संगीत में उनका कहीं अच्छा उपयोग होता है। इसका कार्ण यह है कि संगीत में केवल स्वर वर्ण ही प्रयुक्त किए जाते हैं और इसलिये उसका माध्यम कहीं अधिक लचीला है। किवता में स्वर वर्गों के साथ व्यंजन मिलकर उसके माध्यम को कम लचीला बना देते हैं। दूसरी ऋोर कविता की विशेषता यह है कि शब्दों की सहायता से वह भावों की श्रिधिक स्पष्ट रूप से प्रकट कर सकती है। संगीत जिस भाव को केवल स्वरों के संकेत मात्र से अवगत कराएगा, कविता उसे रूप देकर सामने खड़ा कर देने में समर्थ होती है। दूसरी बात यह है कि संगीत की अपेचा कविता का चेत्र कहीं अधिक विस्तृत है। संगीत कुछ भाव, कुछ मानिसक परिस्थितियों को ही प्रकट कर सकता है। संगीत द्वारा हर्ष, करुणा और विवाद की बड़ी अच्छी अभिव्यक्ति हो सकती है किंतु बाह्य जगत् के चित्रण में संगीत का कोई हाथ नहीं। संगीत-द्वारा हम किसी युद्ध की घटनात्रों का वर्णन नहीं कर सकते। कविता बाह्य त्रौर श्रंतर दोनों परिस्थितियों को प्रकट करने में समर्थ है। कविता के द्वारा कवि घटनात्रों त्रौर पदार्थों का वर्णन उसी सुगमता से कर सकता है जैसे सुख, दु:ख, हर्ष, विस्मय, विषाद त्रादि भावों का।

परंतु इस परिमित चेत्र में संगीत अपना प्रतिद्वंद्वी नहीं रखता। संगीत कला के सबसे सूच्म और दार्शनिक रूप है। एक तो इसका माध्यम सबसे अधिक सूच्म है, दूसरे इसमें पदार्थ और रूप का पृथक करना संभव नहीं है। 'संगीत हमारे विचारों का नहीं वरन हमारी इच्छा-शक्ति का प्रतिरूप है, विचार उसके वाह्य रूप हैं।'

कविता अपना प्रभाव उत्पन्न करने के लिये संगीत के माधुर्य से किस प्रकार सहायता लेती है, इस विषय पर हम काव्य की आलोचना करते समय विचार करेंगे। यहाँ पर केवल यह लिख देना पर्याप्त होगा कि कुछ कवियों की कविता अधिक संगीतमय और कुछ की कम संगीतमय है। कुछ कवि अपनी कविता को स्वर और ध्विन के माधुर्य पर इतना निर्भर कर देते हैं कि कविता संगीत की अनुगामिनी मात्र होकर रह जाती है। अँगरेजी के किव स्थिनवर्न ने ऐसा ही किया है। इस प्रकार कविता को संगीत पर निर्भर कर देना कविता के महत्त्व को कम करना है।

कला के कुछ विवेचन करनेवालों ने कविता और चित्रण-कला की बहुत कुछ एक सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। उन्होंने चित्र को रेखा-बद्ध कविता और किवता को शब्दों द्वारा चित्रण काव्य-कला और वताया है। ध्यानपूर्वक विचार करने पर यह स्पष्ट हो जायगा कि किवता और चित्र-कला में संबंध अवश्य है पर इसके होते हुए भी उनमें बहुत कुछ विभिन्नता है।

जैसा कि ऊपर लिखा जा चुका है, काव्य-कला गतिशील कला है; किंतु चित्रण-कला स्थायी कला है। काव्य में शब्दों की सहायता से कियाओं और घटनाओं का वर्णन किया जा सकता है। कविता का प्रवाह समय द्वारा बँवा हुआ नहीं है। समय और कविता दोनों ही प्रगतिशील हैं; इसलिये कविता समय के साथ परिवर्तित होनेवाली कियाओं, घटनाओं और परिस्थितियों का वर्णन समुचित रूप से कर सकती है। चित्रण-कला स्थायी होने के कारण समय के केवल एक पल को—पदार्थों के केवल एक रूप को—अंकित कर सकती है। चित्रण-कला में केवल पदार्थों का चित्रण हो सकता है। कविता में परिवर्तन

कला २७.

शील परिस्थितियों, घटनात्रों त्रौर कियात्रों का वर्णन हो सकता है, इसिलिये कहा जा सकता है कि किवता का चेत्र चित्र-कला से विस्तृत है। किविता द्वारा व्यक्त किए हुए एक एक भाव त्रौर कभी कभी किवता के एक शब्द के लिये त्रालग चित्र उपस्थित किए जा सकते हैं।

किंतु पदार्थों का अस्तित्व समय से परे तो है नहीं, उनका भी रूप समय के साथ बदलता रहता है और ये बदलते हुए रूप बहुत अंशों में समय का प्रभाव प्रकट करते हैं। इसी प्रकार किया और गति, बिना पदार्थों के आधार के संभव नहीं। इस भाँति किसी अंश में किवता पदार्थों का सहारा लेती है और चित्रण-कला प्रगतिवान समय द्वारा प्रभावित होती है। पर यह सब गौण रूप से होता है।

हमने लिखा है कि पदार्थों का चित्रण चित्र-कला का काम है, कविता का नहीं। इस पर कुछ लोग त्रापत्ति कर सकते हैं कि काव्य-कला के माध्यम शब्द सर्वशक्तिमान हैं, उनसे जो काम चाहे लिया जा सकता है; पदार्थों के वर्णन में वे उतने ही काम के हो सकते हैं जितने क्रियात्रों के। पर यह स्वीकार करते हुए भी कि शब्द बहुत कुछ करने में समर्थ हैं, यह नहीं माना जा सकता कि वे पदार्थों का चित्रण उसी सुंदरता से कर सकते हैं जिस सुंदरता से चित्र। एक चित्र को जब हम देखते हैं तो उसका प्रभाव एक चाए में एक साथ ही हमारे मस्तिष्क पर पड़ता है। वह प्रभाव इतना सचा और सुसंबद्ध होता है कि चित्र को देखते ही हम चित्र को भूलकर चित्रित पदार्थों को देखने लगते हैं, मानो वे हमारी आँखों के सामने आ जाते हैं। पदार्थों को शब्दों द्वारा वर्णित करके यह सुसंबद्ध प्रभाव नहीं उत्पन्न किया जा सकता। शब्दों द्वारा हम किसी पदार्थ का जब वर्णन करेंगे तब उसके एक एक अंग का वर्णन क्रम से त्रालग त्रालग करना पड़ेगा। फिर वह चित्र का-सा एक प्रभाव कहाँ रह गया ? इसी लिये संसार के बहुत बड़े कवियों ने कविता में चित्रण के ढंग पर रूप-वर्णन की चेष्टा कभी नहीं की। उन्होंने उस संदरता के प्रभाव को दिखाकर ही उसका आभास कराया है। यूनान में हेलेन सुंदरता की साचात् प्रतिमा मानी गई है किंतु कहीं भी होसर ने

उसका नखशिख वर्णन नहीं किया है। इसी प्रकार गोस्वामी तुलसीदास ने सीता के रूप का वर्णन करते हुए यह लिखा है—

जों छुबि-सुधा-पयो-निधि होई। परम-रूप-मय कच्छप सोई॥ सोभा रजु मंदरु सिंगारू। मथइ पानि-पंकज निज मारू॥ एहि विधि उपजइ लच्छि जब, सुंदरता-सुख-मूल। तदिप सकोच-समेत किव, कहिह सीय समत्ल।

श्रपनी या किसी श्रौर की जानकारी के लिये पदार्थों का वर्णन शब्दों द्वारा किया जा सकता है किंतु वह वर्णन एक चित्र के समान कभी न होगा।

मूर्ति-कला और वास्तु-कला को हमने काव्य-कला से तुलना के लिये एक साथ लिया है क्योंकि एक ही प्रकार का सौंदर्य दोनों का साधन

है। दोनों का प्रभाव रूप-संघटन पर निर्भर मूर्ति-कला है। मूर्तिकार और वास्तु-कलाकार दोनों ही यहात-कला तथा किवता युडोलता और सामंजस्य का ध्यान रखते हैं, यद्यपि मूर्तिकार पत्थर को काटकर किसी वास्तविक अथवा किएत पदार्थ का रूप खड़ा करता है और वास्तुकार पत्थर, लकड़ी, लोहा इत्यादि से सुंदर गृह निर्माण करता है।

सुडौलता और सुंदरता पृथक नहीं किए जा सकते और किय को भी उसका ध्यान रखना पड़ता है। भिन्न भिन्न पद्यों के स्वरूप निर्धारित करने के लिये जो नियम बनाए गए हैं वे इस बात के प्रमाण हैं। छंद-प्रबंध, विभिन्न प्रकार की किवता के आकार, महाकाव्य में कितने सर्ग होंगे, नाटक में कितने अंक होंगे, ये सब बातें किवता में सुडौलपन लाने के लिये ही बनाई गई हैं। इस भांतिहम देखते हैं कि किवता का बाह्य रूप सौंदर्य के उसी सिद्धांत पर अवस्थित है जो सिद्धांत मूर्ति-कला और बास्तु-कला का आधार है।

त्र्यपने को छोड़कर अथवा अपने से भिन्न संसार में जितने वास्तविक पदार्थ आदि हैं, उनका विचार हम दो प्रकार से करते हैं। अर्थात् हम अपनी जायत अवस्था में समस्त सांसारिक पदार्थों का अनुभव दो प्रकार

से प्राप्त करते हैं—एक तो ज्ञानेंद्रियों द्वारा उनकी प्रत्यच अनुभूति से त्रीर दूसरे उन भावचित्रों द्वारा जो हमारे मस्तिष्क लित कलायों का ज्ञान या मन तक सदा पहुँचते रहते हैं। मैं अपने बगीचे के बरामदे में बैठा हूँ। ऐसे समय में जहाँ तक मेरी दृष्टि जाती है, उस स्थान का, पेड़ों का, फूलों का, फलों का अर्थात् मेरे दृष्टिपथ में जो कुछ त्राता है उन सब का, मुभे साचात् अनुभव या ज्ञान होता है। कल्पना कीजिए कि इसी बीच में मेरा ध्यान किसी और सुंदर बगीचे की ओर चला गया जिसे मैंने कुछ दिन पहले कहों देखा था अथवा जिसकी कल्पना मैंने अपने मन में ही कर ली उस दशा में इन बगीचों में मेरे पूर्व अनुभवों या उनसे जनित भावों का संमिश्रण रहेगा। अतएवः पहले प्रकार के ज्ञान को हम बाह्य ज्ञान कहेंगे, क्योंकि उसका प्रत्यच् संबंध उन सब पदार्थों या जीवों से है, जो मेरे अतिरिक्त वर्तमान हैं श्रौर जिनका प्रत्यत्त अनुभव मुभे अपनी ज्ञानेंद्रियों द्वारा होता है। दूसरे प्रकार के ज्ञान को हम आंतरिक ज्ञान कहेंगे क्योंकि उसका संबंध मेरे पूर्व संचित अनुभवों या मेरी कल्पना-शक्ति से है। ज्ञान का पहला विस्तार मेरी गोचर शक्ति-सीमा से परिमित है, पर दूसरा विस्तार उससे ऋत्यंत ऋधिक है। उसकी सीमा निर्धारित करना कठिन है। यह मेरे पूर्व ऋनुभव ही पर ऋवलंबित नहीं, इसमें दूसरे लोगों का अनुभव भी संमिलित है। इसमें मेरी ही कल्पना-शक्ति सहायक नहीं होती वरन् दूसरों की कल्पना-शक्तिभी सहायक होती है। जिन पूर्ववर्ती लोगों ने अपने अपने अनुभवों को अंकित करके उन्हें रचित या नियंत्रित कर दिया है, चाहे वे इमारत के रूप में हों चाहे मूर्ति के, चाहे चित्र के और चाहे पुस्तकों के, सबसे सहायता प्राप्त करके में अपने ज्ञान की वृद्धि कर सकता हूँ। पुस्तकों द्वारा दूसरों का जो संचित ज्ञान मुक्ते प्राप्त होता है और जो अधिक काल तक मानव-हृद्य पर अपना प्रभाव जमाए रहता है उसी की गणना हम काव्य या साहित्य में करते हैं। साहित्य से हमारा ऋभिप्राय उस ज्ञान-समुदाय से है, जिसे साहित्य-शाबियों ने साहित्य की सीमा के भीतर माना है।

इन, विचारों के अनुसार काव्य या साहित्य को हम महाजनों की भावनाओं, विचारों और कल्पनाओं का एक लिखित भांडार भी कह सकते हैं, जो अनंत काल से भरता आता है और निरंतर भरता जायगा। मानव-सृष्टि के आरंभ से मनुष्य जो कुछ देखता, अनुभव करता और सोचता विचारता आया है, उस सब का बहुत कुछ अंश इसमें भरा पड़ा है, अतएव यह स्पष्ट है कि मानव-जीवन के लिये यह भांडार कितना प्रयोजनीय है।

संसार का जो कुछ ज्ञान हम अपने पूर्व अनुभव और काव्यसाहित्य के द्वारा प्राप्त करते हैं, वह हमें इस योग्य बनाता है कि हम
इस मूर्त संसार का बाह्य-ज्ञान भली भाँति
काव्य-कला का महत्त्व प्राप्त करें और विविध कलाओं के परिशीलन
या प्रकृति के दर्शन से वास्तविक आनंद प्राप्त करें तथा उसका मर्म
समर्भें। संसार की प्रतीति ही हमें उसके मूर्त बाह्य स्वरूप को पूरा पूरा
समर्भने में समर्थ करती है।

काव्य को हम मानव जाति के अनुभवों, कार्यों अथवा उसकी अंतर्वृत्तियों की समष्टि भी कह सकते हैं। जैसे एक व्यक्ति का अंतरकरण उसके अनुभव, उसकी भावना, उसके विचार और उसकी कल्पना को—अर्थात् उसके सब प्रकार के ज्ञान को—रिचत रखता है और उसी रिचत भांडार की सहायता से वह नष्ट अनुभव और नई भावनाओं का तथ्य समभता है, उसो प्रकार काव्य जाति-विशेष का मस्तिष्क या अंतरकरण है, जो उसके पूर्व अनुभव, भावना, विचार, कल्पना और ज्ञान को रिचत रखता है और उसी की सहायता से उसकी वर्तमान स्थिति का अनुभव प्राप्त किया जाता है। जैसे ज्ञानेंद्रियों के सब संदेशे मस्तिष्क की सहायता और सहयोगिता के बिना अस्पष्ट और निरर्थक होते, वैसे ही साहित्य के बिना, पूर्व-संचित ज्ञान-भांडार के बिना मानव जीवन पाशव जीवन के समान होता है, उसमें वह विशेषता ही नहीं रह जाती है जिसके कारण वह मनुष्य कहलाने का अधिकारी है।

## दूसरा अध्याय

## साहित्य का विवेचन

बहुत प्राचीन काल में मनुष्य मृर्ति-रचना, चित्रांकन, संगीत तथा कविता की भिन्न भिन्न प्रणालियों से ऋपनी भावनाएँ व्यक्त करता था । उसी प्रकार वह त्र्याज भी कर उह्रेश्य रहा है। अवएव इन प्रणालियों में किसी एक को दूसरे से अधिक स्वाभाविक अथवा संस्कृत नहीं कहा जा सकता। प्रायः सभी समयों में ये सभी प्रणालियाँ प्रचलित थीं त्रौर त्राज भी प्रचलित हैं। सभी सभ्य देशों में इनका विकास होता रहा है और ये ही उन देशों की सभ्यता का माप-दंड बन रही हैं। इतिहास के शोधक इनके ही आधार पर प्राचीन सभ्यताओं की विशिष्टतात्र्यों का निरूपण करते हैं । ऐसी अवस्था में यह भ्रम उत्पन्न नहीं हो सकता कि साहित्य-कला किसी अन्य कला से तत्त्वतः भिन्न अथवा पृथक् है। साहित्य की उत्पत्ति और विकास भी उसी प्रकार से हुआ है जिस प्रकार अन्य कलाओं का हुआ है। साहित्य के मूल में भी वे ही मनोभाव हैं जो सब कलाओं के मृल में हैं, पर अन्य कलात्रों की त्रपेचा साहित्य का प्रभाव त्रधिक विस्तृत तथा उसका दर्शन-शास्त्र अति सूचम है। यहाँ उसके स्वरूप-निरूपण की आयोजना की जा रही है। संस्कृत आदि प्राचीन उन्नत भाषाओं में तथा आधुनिक पारचात्य भाषात्रों में इस प्रकार की आयोजनाएँ की जा चुकी हैं, और अनेक साहित्य-शास्त्र-संबंधी ग्रंथ तिखे जा चुके हैं। कभी कभी ये शास्त्र साहित्य-कला के प्रकृत रूप का उद्घाटन करने के उचित पथ का परित्याग कर नियम-निर्धारण की पद्धति पर चलने लगते हैं जिसके कारण अनेक प्रकार के प्रवाद प्रचलित हो जाते हैं स्त्रीर साहित्य का श्रनिष्ट होने लगता है। नियम-निर्धारण के लिये साहित्य-शास्त्र की रचना उचित नहीं जान पड़ती और न स्वाभाविक ही है। साहित्य की वेगवती सरिता नियमों की अवहेलना कर स्वछंदता-पूर्वक बहने में ही असन्न रहती है। साहित्य-संबंधी शास्त्रकार को अनिधिकार चेष्टा नहीं करनी चाहिए। उसका यह कार्य नहीं है कि वह उस सिरिता के बहाब के सामने बाँध बाँधने की चेष्टा करे। उसे चाहिए कि वह उस प्रवाह के दर्शन करे, सुगम्य नौका द्वारा उसमें विहार करे, उसके बाँधे हुए घाटों तथा तट की शोभा का आनंद ले। अपने इन अनुभवों का लाभ वह अन्य यात्रियों के लिये जितनी ही सुबोध तथा सुचार रिति से दे सके उसकी उतनी ही अधिक सफलता है। साहित्य-संबंधी तथ्यों का उद्घाटन करते हुए हमें अपनी परिमित बुद्धि के द्वारा यह ध्यान रखना चाहिए कि अपनी और से नियमों का बंधन बनाकर साहित्य की धारा बदलने की चेष्टा न करें, केवल उसके नैसर्गिक नियमों को यथासंभव प्रकट कर दें। साहित्यालोचन में व्यक्तिगत मत-निरूपण को सदैव दूर रखते हुए साहित्य के स्वभाव का निरूपण हमारा लक्य होना चाहिए।

अन्य लित-कलाओं की ही माँति साहित्य का स्रष्टा भी चैतन्य मनुष्य है। यह संसार असंख्य जीवधारियों की निवाससाहित्य-दर्शन भूमि है। हमारे शास्त्र कहते हैं कि प्रत्येक जीव
आत्मवान है। आत्मा अपने निर्विकल्प रूप
में प्रत्य गात्मा है। ज्ञान, इच्छा और क्रिया ये आत्मा की तीन
वृत्तियाँ मानी गई हैं। जिस प्रकार प्रत्येक जीव आत्मवान है उसी
प्रकार प्रत्येक में अनात्मभाव भी है। सांख्य में इसे ही मूल प्रकृति
कहा है। आत्म और अनात्म के संमिश्रण से ही जीव मात्र की
रचना हुई है। गोस्वामी नुलसीदास ने इसी को "जड़ चेतन की
ग्रंथि" कहकर अपना प्रसिद्ध रूपक बाँधा है। संसार का संसरण
इसी संमिश्रण का रूप है। प्रत्यगात्मा और मूल प्रकृति—
आत्म और अनात्म—दोनों ही प्रमात्मा में हैं जिनकी लीला का
यह संसार हमारी आँखों के सामने फैला हुआ है। जितने जीवधारी

हैं सबमें आत्ममाव और अनात्ममाव मिन्न मिन्न मात्राओं में व्याप्त हो रहा है। इसी लिये जीवों के अगिएत रूप हैं। एव परमात्मा का यह अगिएत रूप "एकोऽहं बहुस्याम" के श्रु तिवाक्य से सिद्ध होता है। किसी जीव में आत्मभाव प्रबल है, किसी में अनात्ममाव प्रबल है। इन्हीं जीवों से एक राष्ट्र का, एक संसार का, एक समष्टि का निर्माण होता है। इसलिये हम बहुधा किसी राष्ट्र को सत्योन्मुख और किसी को असत्योन्मुख कहते हैं, संसार में कमी सतयुग और कभी किलयुग का प्रवेश बतलाते हैं और समष्टि-चक्र में कभी आत्मा की तथा कभी अनात्मा की अधिकता पाते हैं। मूल में पहुँचने पर हम प्रत्येक जीव के आत्मभाव और अनात्मभाव का दर्शन करते हैं, जिनके संयोग से यह बहुक्ष्पी संसार भास रहा है।

यहाँ यह प्रश्न उठता है कि ग्रात्मभाव श्रीर ग्रनात्मभाव क्या है जिनका संमिश्रित रूप हम भिन्न भिन्न जीवों में देख रहे हैं। क्यों हम किसी जीव को साधु तथा सदाचारी और किसी अन्य को असाधु तथा दुराचारी कहते हैं। आज एक व्यक्ति हमारे सामने आता है जो आत्म-हत्या करने को तैयार है, उसकी बातें किस प्रकार की होती हैं ? वह कहता है कि आत्मा कुछ नहीं है, केवल जड़ संसार सब को घरे हुए है। संसार में न्याय कहीं नहीं, क्लेश सर्वत्र है। त्राचार के स्थान पर दुरा-चार और न्याय के स्थान पर अत्याचार का ही व्यापार सब और फैल रहा है। आज यह सुन लेने के बाद कल किसी दूसरे जीव से आपकी भेंट होती है। वह कहता है आत्मा हो सब कुछ है। इसके अतिरिक्त श्रीर कुछ नहीं। सत्य हो संसार का स्वरूप है। सत् ही श्राचार है। श्रब इन दोनों जीवों के वचनों की तुलना कीजिए। एक में आप अनात्म-माव की पराकाष्ट्रा और दूसरे में आत्मभाव का विशद रूप देखते हैं। ऊपर तो हमने केवल दो उदाहरण लेकर आत्म और अनात्म का विभेद दिखाने की चेष्टा की है। वास्तिविक संसार में तो यह विभेद बहुतों को दृष्टिगोचर भी नहीं होता। जितने जीव हैं सब में ये दोनों भाव भिन्न भिन्न

मात्रात्रों में व्याप रहे हैं जिनका आदि अंत मिलना बहुत ही कठिन है। प्रश्न यह है कि आत्म और अनात्म का भेद क्या है, स्वरूप

क्या है, पहचान क्या है ?

इन प्रश्नों का उत्तर दार्शनिकों ने अनेक प्रकार से दिया है पर उन सबका प्रस्तुत विषय से संबंध नहीं है। हमारे लिये तो यही जान लेना पर्याप्त है कि आत्म और अनात्म का भेद संसार में दिखाई देता है ग्रौर इस भेद के ग्रांतर्गत उसके अगिएत उपभेद मिलते हैं। "भिन्न-रुचिहिं लोकः", "मुंडे मुंडे मितिर्मिन्ना" त्रादि त्रानेक उक्तियों में इसी भेद की ध्वित भरी हुई है। त्रात्म त्रौर त्रात्म का स्वरूप क्या है यह हम ऊपर के उदाहरण में प्रकट कर चुके हैं। इन दोनों के मुख्य मुख्य लवणों के संबंध में पंडितों ने प्रकाश डाला है। आत्मा का गुण आनंद-मय ठहराया गया है। त्र्यानंद का विस्तार, प्रसार, उन्नयन ये त्र्यात्मक क्रियाएँ कही गई हैं। इसी के विरोधी गुगा तथा क्रियाएँ अनात्मा की मानी गई हैं। किसी जीवधारी में आनंद का आधिक्य हैं, किसी में उसकी न्यूनता होती है, किसी अन्य में इसके विपरीत भाव देख पड़ते हैं। इसी चक्र से यह संसार चल रहा है।

ग्रानंद ग्रौर विषाद, ग्राकर्षण, ग्रौर विकर्षण, ग्रनुराग ग्रौर विराग ये क्रमशः त्रात्मा त्रौर त्रानात्मा के विषय हैं त्रौर ये ही साहित्य के भी विषय हैं। जैसे नित्यप्रति के जीवन में हमारी ज्ञान, इच्छा त्रीर क्रिया की वृत्तियाँ त्रानंद त्रीर विषाद, त्राकर्षण त्रीर विकर्षण, त्रात्म त्रीर अनात्म के अगणित भेदों के साथ संयुक्त हो जाती हैं वैसे ही वे साहित्य में भी होती हैं। जीवन में जो प्रमुख इच्छाएँ श्रौर कामनाएँ हैं, साहित्य में वे ही स्थायी भाव हैं। जीवन में जिस प्रकार प्रत्येक जीव अपनी इच्छात्रों की पूर्ति-द्वारा त्रपने त्रानंद का विस्तार करना चाहता है उसी प्रकार साहित्य का भी प्रत्येक पाठक अपने अनुरूप 'रस' को प्राप्त करना चाहता है। जिस प्रकार किसी देश, जाति अथवा राष्ट्र का जीवन उसके प्रत्येक व्यक्ति के जीवन का समष्टि रूप है श्रीर जिस प्रकार प्रत्येक व्यक्ति संसार में अपने जीवन को अपने ही पथ पर ले चलता त्रीर त्राप ही त्रपना विकास करता है उसी प्रकार साहित्य में भी समष्टि रूप से सबके योग्य सामग्री त्रीर सबके विकास के साधन रहते हैं। सारांश यह कि हमारा साहित्य भी हमारे सृष्टि-चक्र के तुल्य ही नानात्व के सहित है। यदि ऐसा न होता तो उसका साहित्य नाम कैसे सार्थक होता ? हमारी समक्ष में चैतन्य मनुष्य ने त्रपने त्रमुख्प ही साहित्य की यह सजीव प्रतिमा निर्मित की है।

साहित्य आतम और अनात्म के सहित रहता है। हमारे शास्त्रकारों ने उसका आर अधिक ऊहापोह भी किया है। आत्म और अनात्म, पुरुष त्रीर प्रकृति ये सब भेद परमात्मा में विलोन कर देने की व्यवस्था पुरानी है। हिंदू मत को श्रेष्ठ विशेषता यही है कि वह भेंदों के भीतर एक त्रभेद को देखता है। प्राचीनों के इस दर्शन ने ब्रद्ध का निरूपण किया था और साहित्य में भी उन्होंने रस का निरूपण किया है। ज्ञान, मिक्त, कर्म आदि के भिन्न भिन्न मार्गों से उसी एक की आप्ति बतलाई गई है त्रौर साहित्य का रस भी उसी के समकत्त प्रतिष्ठित किया गया है। शास्त्रकारों का कथन है कि साहित्य के रस का आनंद अलौकिक है अौर वह आनंद ब्रह्मानंद-सहोदर है। उन्होंने इस विषय के अनेक तर्क उपस्थित किए हैं। पानी पीने से प्यास बुभती है; प्यास की इच्छा का उपशमन होता है; रुप्ति मिलती है। वह रुप्ति लौकिक है और जल का त्रास्वाद भी लौकिक है। परंतु साहित्य का रस लौकिक नहीं है। हमारी लौकिक इच्छाएँ साहित्य में भावना के रूप धारण करके परिष्कृत हो जाती हैं। जब किसी यंथ में हम लौकिक घटनात्रों का वर्णन पढ़ते हैं तब वे हमारे स्मृति-पटल पर अपना भावना-चिह्न अंकित करती हैं। उनका आस्वाद हमारे लौकिक आस्वाद से भिन्न होता है। जैसे कोई सरिता अपनी गति से प्रवाहित हो रही है और उसका प्रवाह मोड़कर, दसरी दिशात्रों से घुमा-फिराकर फिर उसी सरिता में मिला दिया जाय तो परिणाम यह होगा कि उसका जल अधिक तीव्र गति से वृत्ताकार फिरने लगेगा और फल-स्वरूप उसे अधिक गहराई भी प्राप्त होगी । साहित्य का प्रभाव भी साधारण जीवन की

घटनाश्रों की श्रपेता अधिक तीव्र श्रीर गहरे कप में पड़ता है। वह

प्रभाव, वह रस इसी लिये अलीकिक कहा गया है।

इस प्रकार साहित्य के अनंत भावों को रस के अलौकिक आनंद में सिमिविष्ट कर शास्त्रकार ने साहित्य-कला का रूप निरूपित कर दिया । यदि भावों के साथ रस के साहित्य-कला का रूप श्रलौकिकत्व की योजना न की जाती तो साहित्य का व्यक्तित्व स्पष्टतः प्रकाश में न त्र्याता । त्र्रगले त्रध्यायों में हम साहित्य-कला के त्रांग-प्रत्यंग की परीचा करते हुए शास्त्रकार के उपयुक्त निरूपण पर विचार करेंगे । यहाँ हम इतना ही कह सकते हैं कि साहित्य भी अन्य कलाओं की भाँति एक नैसर्गिक अौर अखंड सृष्टि हैं। जीवन के असंख्य रंग-रूपों से साहित्य की कला शोभाशालिनी बनती है। हमारे ऋसंख्य भावों से उत्पन्न रस ही साहित्य की सजीव त्रात्मा है, यही उसकी मूल वस्तु है। इस मूल बस्तु का श्रस्तित्व जब तक है तब तक साहित्य साहित्य है। उसमें श्रनेक प्रकार की उपाधियाँ लग सकती हैं, वह स्वयं अनेकानेक ह्रप धार्ग कर सकता है, परंतु इससे उसका वास्तविक रूप नष्ट नहीं होता। अनेकानेक भावों के नियमित संयोग से ही रस की निष्पत्ति होती है जिसे अलौकिक स्त्रानंद प्रदान करनेवाला माना गया है। इमारे साहित्य के शास्त्रकारों ने अलौकिक की कोई स्पष्ट व्याख्या नहीं की। रसानंद को ब्रह्मानंद-सहोदर बतलाकर उसका कुछ आभास दिया गया है, यूरोपियन कलाशास्त्री कोचे भी साहित्य की प्रक्रिया को श्राध्यात्मिक कहता है। प्रायः रस संप्रदायवालों का अलोकिक आरे कोचे का आध्यात्मिक एक ही है। इँगलैंड के योग्य साहित्य-समीचक श्राइ० ए० रिचर्ड्स महोदय ने इस विषय पर विशद विवेचन किया है श्रीर वे इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि साहित्य का त्रानंद साधारण शाकृतिक आनंद से तत्त्वतः भिन्न नहीं है। उनका कथन है कि प्राकृतिक वस्तुत्र्यों के देखने से चित्त पर जो प्रभाव पड़ता है लगभग उसी प्रकार का प्रभाव उनका वर्णन साहित्य में पढ़ने से पड़ता है। हरित भूमिखंड, नील आकाश, वासंती वनविभूति का जो आनंद है वही साहित्य का त्रानंद है। यदि कुछ भेद है तो केवल मात्रा का। साहित्य में वह कुछ असाधारण रूप में मिलता है। इसका प्रधान कारण यह है कि साहित्य के द्वारा हमारी भावना शक्ति ऋधिक परिष्कृत हुई रहती है, जिससे प्राकृतिक वस्तु की अपेता अधिक प्रभावशाली रूप में साहित्य का त्रानंद प्राप्त होता है। साहित्यचक को एक त्रालौकिक क्रियाचक मानकर चलनेवाले व्यक्तियों ने अनेक बार साहित्य को जीवनधारा के स्वच्छ जल से वंचित कर दिया है। "कला के लिये कला" का वाद जब बढ़ जाता है तब बहुत से मिथ्याबुद्धि समीचक अलौकिक आनंद का अर्थ नीति और आचार शास्त्रों का पालन-जन्य पुरुष लगा देते हैं और मन-माने ढंग पर अपनी व्याख्या आरंभ करते हैं। सची बात यह है कि संस्कृत में लौकिक और अलौकिक का प्रायः पारिभाषिक अर्थ में व्यवहार होता है। यहाँ अलौकिक से परलोक, भूतिवद्या, अध्यात्म आदि का अर्थ कभी नहीं समभा जाता। अलौकिक का सीधा सादा अर्थ है संवेदन-जन्य, मानसिक श्रीर सूच्म। इसी से लौकिक बातों में सभी लोग लग जाते हैं पर अलौकिक की स्रोर कल्पना-संपन्न, शास्त्र-पारंगत विद्वान् और रसिक जन ही जाते हैं। उदाहरण के लिये व्याकरण में लौकिक व्युत्पत्ति को सभी पाठक तथा श्रोता समभ लेते हैं पर अलौकिक व्युत्पत्ति को विशेषज्ञ वैयाकर्ण ही काम में लाते हैं। इसी प्रकार श्रानंद की भी बात है। लौकिक श्रानंद इसी लोक में हमारे इसी स्थूल शरीर त्रौर इंद्रियों के लोक में मिलता है पर ऋलौकिक आनंद सूदम मानस लोक में और कभी कभी उससे भी अपर उठने पर प्राप्त होता है। अतः लौकिक और अलौकिक के पारिभाषिक अर्थ को समके बिना त्रालोचना करना बड़ी भारी भूल है। पहले प्रकरण में भी हम लौकिक और अलौकिक आनंद का थोड़ा भेद दिखा चुके हैं। यहाँ हमें इतना ही और स्मरण रखना चाहिए कि साधारण 'आहार और निद्रा' के सुख का आधार हमारी सहज प्रवृत्तियाँ और इंद्रियाँ दोनों होती हैं पर प्रवृत्तियों का ही प्राधान्य रहता है; आगे बढ़ने पर जिसे हम

इंद्रियसुख अथवा लौकिक सुख कहते हैं उसमें इंद्रियों के साथ मानस कल्पना का भी योग रहता है, पर प्राधान्य रहता है इंद्रियों का ही; इसी से यह सुख भौतिक और स्थूल प्राकृतिक सुख माना जाता है। अंत में वह भूमिका अती है जिसमें कल्पना ही प्रधान हो जाती है और कल्पना के द्वारा विचित्र अनुभूति होती है। इसे कहते हैं अलौकिक। इसका भी संबंध मनुष्य के भौतिक जगत से रहता है, पर भौण रूप से। लौकिक आनंद में पहले लोक आता है तब आती है कल्पना और अलौकिक आनंद में पहले कल्पना आती है और फिर उस मानस अनुभव का स्थूल इंद्रियों पर प्रभाव पड़ता है। इसी से लौकिक आनंद बिना अभ्यास और ज्ञान के भी संभव होता है पर अलौकिक आनंद के लिये तो अभ्यास और ज्ञान अनिवार्य होते हैं। आत्मानंद और काव्यानंद अलौकिक माने जाते हैं क्योंकि वे कभी अभ्यास और ज्ञान के बिना प्राप्त ही नहीं हो सकते।

हमारा भाव-जगत सदैव अपनी निरपेन्न पूर्णता में विराजमान है, मनुष्य की कल्पना, भावना, बुद्धि, विवेक नित्यप्रति उन्नति ही करते जा रहे हैं पर उनके संगम से निकली हुई यह साहित्य श्रीर विज्ञान भावधारा त्राजस्म, त्राखंड तथा तद्रप ही बनी रहती है। आश्चर्य है कि संसार के इस संक्षिष्ट तथा विकासमान चक की अवहेला कर साहित्य तथा कलाओं ने अपना मौलिक रूप नहीं ब्रोड़ा। आज हम सभ्यता के अयगामी युग में निवास कर रहे हैं और अपने को विद्याओं के पारंगत तथा विज्ञान में विशारद मानते हैं। हम ग्रहंकारवश अपने प्राचीन जीवन का उपहास करते हैं ग्रौर उससे किसी प्रकार संबंध स्थापित करते हुए संकोच का अनुभव भी करते हैं। हम यह सम्भ लेते हैं कि नवीनता की संपूर्ण सामग्री से सुस्जित होने के कारण हम सहज ही अपने प्राचीन संबंधों का विच्छेद कर, नव्य वेष में, नए मनुष्य के रूप में स्वीकार कर लिए जायँगे। परंतु हमारा स्वभाव सिद्धः साहित्य वथा हमारी नैसर्गिक कलाएँ हमारा यह छदा-वेष प्रकट ही कर देवी हैं। हम अपने को सभ्यता के घटाटोप में दबाने की चेष्टा करते

हुए कदाचित सुख का अनुभव करते हैं पर कताएँ हमारे इस सुख के मिथ्या रूप को प्रकट करने में कभी नहीं चूकतों। हम देखते हैं कि हमारी संपूर्ण बुद्धि, सिद्धांत, दर्शन और विज्ञान हमें आदिम मनुष्यता से चाहे जितनों दूर ले जायँ, चाहे वे हममें से बहुतों का बहिष्कार कर हमें युग को दोड़ में पीछे हो क्यों न छोड़ दें पर साहित्य तो हमारा पल्ला पकड़े ही रहेगा। उसी के अवलंब से हम निश्चित रहते हैं क्योंकि हमारी मनुष्यता के नष्ट होने की तब तक कोई आशंका नहीं जब तक साहित्य हमारे साथ है।

साहित्य का जगत् भावना त्रोर कल्पना का जगत् है त्रौर विज्ञान का जगत् बुद्धिवैभव का जगत् है। परंतु इसका यह अर्थ नहीं कि विज्ञान में भावना और कल्पना की आवश्यकता ही नहीं पड़ती अथवा साहित्य में बुद्धिवैभव का कुछ स्थान ही नहीं है। वास्तव में दोनों का पारस्परिक संबंध घनिष्ठ है। साहित्य यदि मानव जीवन की विकसित बुद्धि का लाभ नहीं उठा सकता तो अयोग्यही कहा जायगा। उसी प्रकार विज्ञान यदि विकसित मानव भावनात्रों के त्रमुरूप त्रपने को उपयोगी नहीं बनाता तो हानिकर ही होता है। सभ्य देशों के साहित्य श्रीर विज्ञान सदैव कंधे से कंधा मिलाकर ही चलते देखे जाते हैं। मनुष्य मात्र का अधिक से अधिक हित दोनों के इसी समन्वय से संभव है। दोनों को एक दूसरे का त्राश्रय लेकर उन्नति करनी चाहिए परंतु इतना कर चुकने के उपरांत हम उस मौतिक त्रांतर को नहीं भूल सकते जिसके कारण साहित्य त्रीर विज्ञान दो स्वतंत्र विद्याएँ बनो हुई हैं। वैज्ञानिक तो वस्तुत्रों के रूप, त्राकार, रचना, गुण, स्वभाव त्रौर संबंध पर विचार करता है; उन्हें परस्पर मिलाता, उनका वर्गीकरण करता तथा उन कारणों या कियात्रों का पता लगाता है जिनके त्रधीन होकर वे त्रपना वर्तमान रूप धारण करती हैं। इस प्रकार स्पष्ट हो विज्ञानशास्त्री के क्रियाकलाप में बौद्धिक अन्वेषण और सिद्धांत-निरूपण की ही प्रधानता होती है। दर्शनुशास्त्र, रसायन, भूगर्भ त्रादि त्र्यनेक शास्त्र विज्ञान की ही कोटि में आवेंगे। इनका नित्यप्रति विकास हो रहा है और नवीन अनु

संघानों के कारण प्राचीन अनुसंघान आंत सिद्ध हो रहे हैं। मनुष्य उनका त्याग करते जाते हैं। नए नए शास्त्र बनते जा रहे हैं जो मनुष्य की बुद्धि तथा अन्वेषणप्रियता के निदर्शन हैं। विज्ञान का प्रत्येक आचार्य जगत् के रूप का विषयात्मक विचार करता है और एक एक प्राकृतिक तस्व को मिलाकर साहश्य के आधार पर कई वर्ग स्थापित करता और फिर छोटे छोटे वर्गों से एक बड़ा वर्ग स्थापित करता है। इस प्रकार वह सृष्टि में शृंखलता और कमशीलता स्थापित करने का उद्योग करजा है। विज्ञान का उद्देश्य पदार्थों की कमबद्ध, बुद्धिसंगत और सहेतुक व्याख्या करना है जिसके अंतर्गत उसके गुण, उद्भव और इतिहास की व्याख्या रहती है जो कार्य कारण-संबंध तथा प्राकृतिक नियम के आधार पर की जाती है। इसके अतिरिक्त जो कुछ बच जाता है, उससे विज्ञान का न कोई संबंध है, न प्रयोजन।

परंतु इस वैज्ञानिक व्याख्या के अनंतर बहुत कुछ बच रहता है और उससे साहित्य का बड़ा घनिष्ठ संबंध है। हम संसार के नित्य व्यव-हार में देखते हैं कि पदार्थों या घटनात्रों के वास्तविक रूप और उनके कार्य-कारण से हम त्राकृष्ट तो त्रावश्य होते हैं पर यह त्राकर्षण हमारी बुद्धि को ही उत्तेजित न कर हमारे मनोवेगों को भी उत्तेजित करता है। जब हम विज्ञान के अध्ययन में लगे रहते हैं तब समस्त सृष्टि की प्राकृ-तिक घटनात्रों को एक समष्टि सममते हैं, जिनकी जाँच करना, जिनका वर्गीकरण करना और जिनका कारण ढुँढ़ निकालना हमारा कर्तव्य होता है। सारांश यह कि वैज्ञानिक का लच्य कुछ सिद्धांतों पर पहुँचना होता है और उसका कार्य वहीं समाप्त भी हो जाता है। परंतु साहित्य का लच्य उससे भिन्न है। यह नहीं कि साहित्य में कुछ सिद्धांत नहीं होते अथवा वैज्ञानिक सिद्धांतों का साहित्यकार पर कुछ प्रभाव नहीं पड़ता। वास्तविक बात यह है कि सिद्धांत-निरूपण उसका कार्य नहीं है। जब विज्ञान वस्तुत्रों श्रौर घटनाश्रों के संबंध में पूरा पूरा समाधान करनेवाला कारण बता देता है तब भी हम उनकी अद्भुतता और सुंदरता से प्रभा-वित होते ही हैं। यह साहित्य की भूमि है। कैसी ही स्पष्ट वैज्ञानिक

व्याख्या क्यों न हो वह हमारे इस प्रभाव को निर्मूल नहीं कर सकती, उत्तरे वह उसके उत्कर्ष ही का कारण होती है। साधारणतः हमें सृष्टि को अद्भुता और सुंदरता का अनुभव कुठित सा होता है पर जब हमारी संवेदना उत्तेजित हो उठती है और हमारी कल्पना काम करने त्याती है तब यही अनुभव बहुत स्पष्ट और प्रभावोत्पादक हो जाता है और हममें आनंद, आश्चर्य, कुतज्ञता, आदर-मान आदि का उद्रेक करता है। विज्ञान के विकास के साथ साथ हमारे इन आनंद, आश्चर्य, कृतज्ञता आदि के रूप बदलते रहते हैं पर मूल में उनका रूप वही बना रहता है।

इस दृष्टि से साहित्य चिर नवीन भी है और चिरंतन भी। हम उसे प्राचीन और नवोन का तारतम्य निरूपित करने में एकमात्र समर्थ मानते हैं। जातियों के वास्तिवक इतिहास को सुरचित रखने का साधन साहित्य के अतिरिक्त और क्या है ? राष्ट्रों के जीवन की उन्नित और अवनित, अशाएँ और आकांचाएँ साहित्य में ही चित्रित मिलती हैं। समष्टि रूप में साहित्य मानवता का द्र्पण है। भिन्न भिन्न जातियाँ उत्पन्न हुई और नष्ट हुई, आज उनकी कृतियों का पता नहीं है। परंतु साहित्य में वे अब भी अपना अस्तित्व बनाए हुई हैं। विज्ञान का एक आविष्कार आज हुआ, कल दूसरा अधिक उपयोगी अथवा सार्थक आविष्कार हुआ है, बस आज की बातकल भुला दी गई। उसका प्रयोजन हो नष्ट हो गया। परंतु साहित्य में नाश किसी का नहीं होता, वह सबके सहित, सब दिन सत्त्र जाणरित रूप में विद्यमान रहता है। साहित्य की यह सार्वभौ मेकता कभी भुलाई नहीं जा सकती। मनुष्य समाज की यह अच्य निधि नित्यप्रति हमारे व्यवहार के लिये खुली हुई है।

त्रापने व्यापक रूप में साहित्य संपूर्ण भावजगत को स्पर्श करता है। संस्कृत में तो अधिकतर काव्य, नाटक, चंपू आदि को ही काव्य कहने की परिपाटी है परंतु इस अध्याय में सर्वत्र उसका व्यवहार अधिक विस्तृत अर्थ में किया गया है। तार्किक श्रेणी-विभाजन, शास्त्रीय विचार-पृष्टि अथवा वैज्ञानिक अनुसंधानों के वर्गीकरण आदि को छोड़कर शेष

अधिकांश विषयों के ग्रंथ-हमारे भावजगत् से संबंध रखते हैं। उन्हीं की साहित्य संज्ञा है। जिन यंथों में यंथकार का आशय किसी निश्चित सिद्धांत का त्र्यवयव संघटन करके तर्क-सम्मत प्रमाण उपस्थित करना मात्र नहीं है उन सब में साहित्य का भाव-सौंद्र्य किसी न किसी रूप में देख ही पड़ता है। इस दृष्टि से हमारी साहित्य-सामग्री कितनी विशाल है, यह हम सहज ही समभ सकते हैं। प्राचीन काल से अब तक उस अवार सामयो को प्रकाशित करके मनुष्यजाति ने कितना बड़ा भांडार भर दिया है। कविता, नाटक, गद्य, पद्य, इतिहास, पुरागा, काव्य, गीत ये ही नहीं, साहित्य के अन्य अनेक रूप हैं; इन सबमें ही सिन्निविष्ट उसको ज्ञानराशि, उसको त्राशा-निराशा, उसकी सौंदर्य लालसा, उसके जीवन का प्रत्येक सजीव श्रंग अपनी श्रपनी शोभा दिखा रहा है। कितनी जातियों ने, कितनी भाषात्रों में, कितनी लिपियों में, कितनी रीतियों से अपने भावकुसुम सजाकर रखे हैं। साहित्य को यह प्रदर्शनी अपार शोभाशालिनी है, इसकी ओर किसकी दृष्टि आकर्षित होकर किसका मन मुग्य न होगा !! इस विचार के अनुसार कुछ साहित्य-शास्त्रियों ने शास्त्र को दो भागों में बाँटा है। एक ज्ञान का साहित्य ऋौर दूसरा शक्ति या भाव का साहित्य। ज्ञान के साहित्य में ज्यों ज्यों ज्ञान बढ़ता जाता है तथा नई बातों का पता लगता जाता है त्यों त्यों इसकी वृद्धि होती जाती है, पर भाव या शक्ति के साहित्य के संबंध में यह बात नहीं है। वह सृष्टि के ऋादि से लेकर ऋब तक ज्यों का त्यों बना हुआ है। हाँ, उसके प्रदर्शन, उसकी अभिन्यक्ति के ढंग में काल, देश तथा व्यक्ति के अनुसार परिवर्तन होता रहता है और जब तक वह सजीव है, होता रहेगा।

श्रुगरेजी के 'लिटरेचर' शब्द की भाँति हिंदी का साहित्य शब्द भी अब दो विभिन्न अर्थों में प्रयुक्त होने लगा है। बोलचाल की भाषा में हम किसी भी छपी हुई पुस्तक को साहित्य की संज्ञा देते हैं, यहाँ तक कि दवाइयों के साथ आनेवाले छपे हुए पर्चे भी साहित्य कहलाते हैं। किंतु, दूसरे और अधिक उपयुक्त अर्थ में साहित्य से उन्हीं पुस्तकों का बोध होता है जिनमें कला का समावेश है।

अधिकतर पुस्तकें पाठकों की ज्ञानवृद्धि के लिये लिखी जाती हैं। इन पुम्तकों के लेखक का उद्देश्य पढ़नेवालों की जानकारी बढ़ाने का होता है। इतिहास लिखनेवाले का त्राशय होता है कि लोग विगत काल की घटनात्रों त्रौर महापुरुषों के विषय में कुछ जान जाएँ, भूगोल संबंधी पुस्तकों का लेखक पाठकों को संसार के विविध देशों का परिचय कराना चाहता है, त्रौर ज्योतिष-शास्त्र की पुस्तकें हमें प्रहों त्रौर नच्नत्रों की त्रवस्था का ज्ञान कराती हैं। इसी प्रकार विज्ञान की जितनी पुस्तकें हैं सभी मनुष्य की जानकारी से संबंध रखती हैं और उसके ज्ञान की सीमा अधिक विस्तृत करती हैं। ये पुस्तकें, जिनका संबंध मनुष्य के ज्ञान मात्र से हैं, साहित्य की गणना में नहीं त्रातीं। साहित्य का उद्देश्य केवल मनुष्य के मस्तिष्क को संतुष्ट करना नहीं है, वह तो मनुष्य जीवन को अधिक सुखी और अधिक सुंदर बनाने की चेष्टा करता है। साहित्य के सहारे मनुष्य जीवन के दुःख और संकटों को च्रा भर के लिये भूल सकता है, वह आपदाओं से भरे हुए वास्तविक संसार को छोड़कर कल्पना त्रौर भावना के सुंदर लोक में भ्रमण कर सकता है। वास्तव में साहित्य की सीमा के अंतर्गत उन्हीं पुस्तकों की गणना हो सकती है जो इस महान उद्देश्य की पूर्ति करती हैं या इस पूर्ति के त्रादर्श को सामने रखकर लिखी गई हैं। इसका त्रर्थ यह नहीं है कि हमारे वेकारी के च्राण काटने के लिये जो कुछ भी लिख दिया जाय वह साहित्य हो जायगा । साहित्य त्रौर सुरुचि का त्रभेद्य संबंध है त्रौर 'साहित्य को हमारी उस रुचि को तृप्त करने में समर्थ होना चाहिए जिसको हम अपने या किसी दूसरे के सामने प्रकट करने में लजित न होंं।

'काव्य' शब्द का वही अर्थ है जो साहित्य शब्द का वास्तविक अर्थ है। साहित्यदर्पणकार ने काव्य को 'रसात्मक वाक्य' बताया है अर्थात काव्य के द्वारा पाठक अथवा श्रोता के चित्त में रस की उत्पत्ति

होती है। रस की उत्पत्ति का अर्थ है आनंदपूर्ण एक विशेष मानसिक अवस्था का उत्पन्न हो जाना। 'रमगीय अर्थ का प्रतिपादक शब्द काव्य हैं यह परिभाषा 'रसगंगाधर' नामक ग्रंथ की है। 'रमगीय अर्थ के प्रतिपादन' का ग्राशय है सौंदर्य की सृष्टि करके पाठक तथा श्रोता के मन में त्रानंद उत्पन्न करना। काव्य के लिये यह त्रावश्यक नहीं है कि वह किसी प्रकार के ज्ञान की अवगति करावे। उसके लिये सबसे <del>श्रावश्यक श्रौर विशेष बात यही है कि वह श्रपने विषय तथा वर्णन</del> शैली से पढ़नेवालों के हृद्य में उस आनंद का प्रवाह बहाए जो रसा-नुभव या रसपरिपाक से उत्पन्न है। अथवा दूसरे शब्दों में इस तरह कह सकते हैं कि काव्य वह है जो हृदय में अलौकिक आनंद या चम-त्कार की सृष्टि करें। इस प्रकार हम देखते हैं कि काव्य कला है और 'काव्य' शब्द साहित्य का समानार्थक है। बहुत से लोग 'काव्य' को कविता के अर्थ में प्रयुक्त करते हैं; किंतु यह ठीक नहीं है, क्योंकि कविता काव्य का एक अंग मात्र है। कविता के अतिरिक्त अनेक प्रकार की रचनाएँ काव्य अथवा साहित्य की श्रेणी में आती हैं। किसी पुस्तक का हम साहित्य या काव्य की उपाधि तभी दे सकते हैं जब जो कुछ उसमें लिखा गया है वह कला के उद्देश्यों की पूर्ति करता है। यही एक मात्र उचित कसोटी है। साहित्य के ब्रांतर्गत कविता, नाटक, चंपू, उप-न्यास, त्र्याख्यायकाएँ त्रादि सभी त्र्या जाते हैं। ज्योतिष, गिणत, व्याकरण, इतिहास, भूगोल, ऋर्थशास्त्र, राजनीति ऋदि के मंथ साहित्य में परिगणित नहीं हो सकते।

मनुष्य स्वभाव से ही क्रियाशील प्राणी है, उसके लिये चुपचाप बैठा रहना असंभव है। यह कुछ करने और कुछ उत्पन्न करने के लिये व्याकुल रहता है। मनुष्य स्वभाव की एक और विशेषता यह है कि वह अपने को प्रकट किए बिना नहीं रह सकता। असभ्य से असभ्य जंगली लोगों से लेकर संसार के अत्यंत सभ्य लोगों तक में अपने विचारों और मनोभावों को प्रकट करने की प्रवल इच्छा प्रस्तुत रहती है। मानव-स्वभाव की इन्हीं दोनों विशेषताओं की प्रेरणा से साहित्य का निर्माण होता है। साहित्य मन श्रीर स्वभाव की उपज है। इसलिये, जिन बातों का प्रभाव मनुष्य के स्वभाव श्रीर मनुष्य के जीवन पर पड़ता है उनका प्रभाव साहित्य पर भी पड़ता है। साहित्य की इस भौति प्रभावित करनेवाले कुछ तत्त्वों पर हम यहाँ विचार करेंगे।

का इस भाव प्रभावत करनेवाल कुछ तत्त्वों परहम यहाँ विचार करेंगे।
साहित्य पर सब से महत्त्वपूर्ण प्रभाव साहित्यकार के व्यक्तित्व
का पड़ता है। साहित्यकार जो कुछ लिखता है उस पर उसके
साहित्य और साहित्यअनुभव, विचारों और मनोभावों की अटल
कार का व्यक्तित्व
छाप लगी रहती है। वह मनुष्यमात्र की
त्राकांचाओं, इच्छाओं और भावनाओं को
प्रकट करता है, किंतु वह सबको अपने ढंग से स्वरूप देकर अपनी
रुचि के अनुसार उपस्थित करता है। जहाँ उसने अपने आपको न
पहचानकर और अपनी रुचि को द्वाकर कृतिम स्वर से गाना प्रारंभ
किया, तुरंत वह अपने पथ से अष्ट हो जाता है और उसकी कृति
अपना मूल्य खो बैठती है। साहित्यकार में स्वानुभूति एक अत्यंत
आवश्यक गुण है, और अनुचित रीति से दूसरे का पदानुगामी होना
अच्नस्य दोष है। संसार के जितने बड़े बड़े साहित्यकार हुए हैं उनकी

रचनात्रों में एक विशेषता होती है जो बाह्य कारणों और परिस्थितियों से परे हैं। उसका संबंध सीधा लेखक की मनोवृत्तियों और जीवन से होता है। इसी विशेषता के द्वारा हज किसी लेखक की रचना को पहचानते हैं। तुलसीदास की किवता में कुछ ऐसी विशेषता है जो उसी काल के दूसरे हिंदी किवयों में नहीं है। शेक्सिपयर के नाटक उस समय के दूसरे श्राँगरेजी नाटककारों की रचनात्रों से बहुत सी बातों में समानता रखते हुए भी विभिन्न हैं। इस प्रकार की विशेषता, व्यक्तित्व की यह छाप कुछ विशेष प्रकार की रचनात्रों में श्राधक स्पष्ट दिखाई पड़ती है। श्रात्माभिव्यंजक साहित्य में, जैसे कि मुक्तक, हम लेखक के उद्गारों से सीधे संपर्क में त्राते हैं, हम उसके व्यक्तित्व से सीधा परिचय प्राप्त करते हैं। इसके विपरीत जब साहित्यकार किसी बाह्य पदार्थ श्रथवा घटनाका श्राश्रय लेकर रचना करता है तब हम लेखक के व्यक्तित्व

का सीधा दर्शन नहीं कर सकते। इसका अर्थ यह नहीं है कि उन रचनाओं में साहित्यकार अपने आपको प्रकट ही नहीं करता। नाटक या वर्णनात्मक कथाओं या इसी प्रकार के दूसरे साहित्य में भी लेखक का व्यक्तित्व प्रस्तुत रहता है, अंतर केवल इतना है कि वह सीधा हमारे सामने नहीं आता।

किसी साहित्य का अध्ययन करते करते हमें इस बात की आवश्य-कता प्रतीत होने लगती है कि हमें उस साहित्य का क्रम प्राप्त इतिहास अवगत हो जाता तो बड़ी बात होती, हम उसका -साहित्य श्रीर जातीयता श्रीर भी गहरा अध्ययन कर सकते। बात यह है कि साहित्य और उसके इतिहास में अन्योन्याश्रय संबंध है। एक के ज्ञान के लिये दूसरे का ज्ञान त्र्यावश्यक है। किसी प्रतिभाशाली प्रंथ-कार की स्थिति अपने ही काल और अपने ही व्यक्तित्व से सीमाबद्ध नहीं होती। वह उनसे भी आगे बढ़ जाती है, यहाँ तक कि वह पीछे की भी खबर लेती है। उसका संबंध भूत और भविष्य दोनों से होता है। समय की शृंखला में किव या श्रंथकार बीच की कड़ी के समान होता है। जिस प्रकार शृंखला में आगे और पीछे की कड़ियाँ बोच-वाली कड़ियों से संलग्नरहकर उस शृंखला का ऋस्तित्व बनाए रहती हैं, उसो प्रकार प्रतिभाशाली यंथकार अपने पूर्ववर्ती यंथकारों का फल स्वरूप और उत्तरवर्ती यंथकारों का फूल स्वरूप है। जैसे फूल के अनंतर फल का आगमन होता है, वैसे ही अंथकार भी एक का फल और दूसरे का फूल होता है। भूत और भविष्य के इस संबंध-ज्ञान की कृपा से हम वर्तमान यंथकारों तक भी पहुँच जाते हैं। द्यंत में इस प्रकार चलते चलते हम साहित्य के जातीय स्वरूप तक पहुँच सकते हैं। वहाँ तक पहुँचने पर हम इस बात का अनुभव करने लगते हैं कि वह जातीय साहित्य भी कुछ सत्ता रखता है और वह सत्ता सजीव-सी है, क्योंकि जैसे जीता-जागता मनुष्य-प्राणी प्राकृतिक नियमों के वशीभूत होकर विकास की भिन्न-भिन्न अवस्थाओं को पार करता हुआ उन्नति के मार्ग पर आगे बढ़ता जाता है, वैसे ही जातीय साहित्य भी उन्नति करता जाता

है, अतएव किसी साहित्य के अध्ययन में ऐतिहासिक दृष्टि से हमें दो बातों का विचार करना पड़ता है—एक तो उसके परंपरागत जीवन पर अर्थात उसके जातीय भाव पर और दूसरे उस जीवन के परिवर्तनशील रूप पर; अर्थात इस बात पर कि वह जातीय जीवन किस प्रकार भिन्न भिन्न समयों के भावों को अपने में अंतर्हित करके उन्हें व्यंजित करता है अतएव किसी जाति के काव्य-समूह या साहित्य के अध्ययन से हम यह जान सकते हैं कि उस जाति या देश का मानसिक जीवन कैसा था और वह कमशः किस प्रकार विकसित हुआ।

पहले हमें यह जानना चाहिए कि जब हम किसी देश के जातीय साहित्य के इतिहास का उल्लेख करते हैं, तब उससे हमारा तात्पर्य

जातीय साहित्य क्या होता है, अर्थात् जब हम भारतीय आर्य जाति का साहित्य, यूनानी साहित्य, फ्रांसीसी साहित्य, या श्रॅगरेजी साहित्य, श्रादि वाक्यांशों का प्रयोग करते हैं तथा हम कौन सी बात व्यंजित करना चाहते हैं। कुछ लोग कहेंगे कि इन वाक्यांशों का तात्पर्य यही है कि उन भाषात्रों में कौन-कौन से लेखक हुए, वे कब कब हुए, उन्होंने कौन कौन से प्रथ लिखे, उन प्रथों के गुगा-दोष क्या हैं और उनके साहित्यिक भावों में क्या क्या परिवर्तन हुए। यह ठीक है, पर जातीय साहित्य में इन बातों के अतिरिक्त और भी कुछ होता है। जातीय साहित्य केवल उन पुस्तकों का समृह नहीं कहलाता जो किसी भाषा या किसी देश में विद्यमान हों। जाताय साहित्य जाति-विशेष के मस्तिष्क को उपज और उसकी प्रकृति के उन्नतिशील तथा क्रमगत त्राभिन्यंजन का फल है। संभव है कि कोई लेखक जातीय आदर्श से दूर जा पड़ा हो और उसकी यह विभिन्नता उसकी प्रकृति की विशेषता से उत्पन्न हुई हो, परंतु फिर भी उसकी प्रतिभा में स्वाभाविक जातीय भाव का कुछ न कुछ अंश वर्तमान रहेगा ही, उसे वह सर्वथा छोड़ नहीं सकता। यदि स्वाभा-विक जातीय भाव किसी काल में वर्तमान कुछ ही चुने हुए स्वनाम-धन्य लखकों में पाया जायगा तो हम कह सकेंगे कि उस काल

के जातीय साहित्य की वही विशेषता थी। जब हम कहते हैं कि अमुक काल के भारतीय त्रायों, यूनातियों या फ्रांसीसियों का जातीय भाव ऐसा था तब हमारा यह तात्पर्य नहीं होता कि उस काल के सभी भार-तीय, यूनानियों या फ्रांसीसियों के विचार, भाव या मनोवेग एक से थे। उससे हमारा यही वात्पर्य होता है कि व्यक्तिगत विभिन्नता को छोड़कर जो साधारण भाव किसो देश और काल में अधिकता से वर्तमान होते हैं वे ही भाव जातीय प्रकृति के व्यंजक या बोधक होते हैं श्रौर उन्हीं को जातीय भाव कहते हैं। उन्हीं जातीय भावों का विवेचना-पूर्वक विचार करके हम इस सिद्धांत पर पहुँचते हैं कि अमुक जाति के जातीय भाव ऐसे थे। उन्हीं के आधार पर हम किसी जाति की शक्ति, उसकी बृटि ब्रौर उसकी मानसिक तथा नैतिक स्थिति का ज्ञान प्राप्त करते हैं तथा इस बात का अनुभव करते हैं कि उस जाति ने संसार की मानसिक तथा ऋध्यात्मिक उन्नति में कहाँ तक योग दिया। मध्यकाल अर्थात् सन् ईसवी की दसवीं से चौदहवीं शताब्दियों के बीच यूरोप में किसी नवयुवक की शिचा तब तक पूर्ण नहीं समभी जाती थी, जब तक वह यूरोप के सभी मुख्य मुख्य देशों में पर्यटन न कर आता था। इसका उद्देश्य यही था कि वह अन्य देशों के निवासियों, उनकी भाषाओं, उनके रीति-रिवाज तथा उनकी सार्वजनिक संस्थात्रों त्रादि का ज्ञान प्राप्त कर ले, जिसमें पारस्परिक तुलना से वह अपने जातीय गुगा-दोषों का ज्ञान प्राप्त कर सके और अपने शील-स्वभाव तथा व्यवहार की परिमार्जित एवं सुंदर बना सके। साहित्य का ऋध्ययन भी एक प्रकार का पर्यटन या देशदर्शन ही है। उसके द्वारा हम अन्य देशों श्रीर श्रन्य जातियों के मानसिक तथा श्राध्यात्मिक जीवन से परिचय प्राप्त करते त्रीर उनसे निकटस्थ संबंध स्थापित करके उपाजित ज्ञान-भांडार के रसास्वादन में समर्थ होते हैं। देशदर्शन के लिये की गई साधारण यात्रा त्रीर साहित्यिक यात्रा में बड़ा भेद है। साधारण यात्रा वो हम किसी निद्ध काल में ही कर सकते हैं, पर साहित्यिक यात्रा के

लिये काल का कोई बंधन नहीं होता । यह यात्रा हम चाहे जिस काल में कर सकते हैं। तात्पर्य यह कि हम किसी भी जाति को, किसी भी काल की विद्वत्मंडली से, जब चाहे, परिचय प्राप्त कर सकते हैं। इसके लिये किसी प्रकार का अवरोध या बंधन नहीं है।

इस प्रकार दूसरी जातियों के साहित्य के इतिहास का अध्ययन करके हम उस जाति की प्रतिभा, उसकी प्रवृत्ति, उसकी उन्नति ज्ञादि के क्रमिक विकास का इतिहास जान सकते हैं। इस दशा में साहित्य इतिहास का सहायक ग्रौर व्याख्याता हो जाता है। इतिहास हमें यह बतलाता है कि किसी जाति ने किस प्रकार अपनी सांसारिक सभ्यता को बढ़ाया ग्रौर वह क्या क्या करने में समर्थ हुई। साहित्य बताता है कि जाति-विशेष की ग्रांतरिक वासनाएँ, भावनाएँ, मनोवृत्तियाँ तथा कल्पनाएँ क्या थीं। उनमें क्रमशः कैसे परिवर्तन हुन्ना, सांसारिक जीवन के उतार-चढ़ाव का उन पर कैसा प्रभाव पड़ा ग्रौर उस प्रभाव ने उस जाति के मनोविकारों ग्रौर मानसिक तथा ग्राध्यात्मिक जीवन को नए साँचे में कैसे ढाला। साहित्य ही से हमें जातियों के ग्राध्यात्मिक, मानसिक ग्रौर नैतिक विकास का ठीक ठीक पता मिलता है।

किसी काल के बहुत से किवयों या लेखकों की कृतियों के साधारण अध्ययन से भी हमें इस बात का पता लग जाता है कि कुछ ऐसी बातें साहित्य और कला हैं जो उन सबकी कृतियों में एक-सी पाई जाती की प्रकृति हैं, चाहे और अनेक बातों में विभिन्नता ही क्यों न हो। उनके अध्ययन से ऐसा प्रकट होता है कि विभिन्न होने पर भी उनमें कुछ समता है। जब हम तुलसीदासजी के ग्रंथों पर विचार करते हैं, तब हमारा मन हठात स्रदास, केशवदास, अजवासीदास आदि के ग्रंथों पर चला जाता है, तब हम इन सबकी तुलनात्मक जाँच करने और इनकी समता या विभिन्नता का ज्ञान प्राप्त करने में लग जाते हैं। यह संभव है, और कभी कभी देखने में भी आता

है, कि एक ही वंश या माता-पिता की संतित में जहाँ प्रायः कुछ बातें समान होती हैं, वहाँ कोई ऐसी भी संतित जन्म लेती है जिसमें एक भी गुण सबके जैसा नहीं होता, उनमें सभी बातों में औरों से भिन्नता पाई जाती है। यही बात किसी निर्दिष्ट काल के किसी विशेष श्रंथकार में भी हो सकती है, पर साधारणतः उस काल के अधिकांश ग्रंथकारों में कोई न कोई सामान्य गुण होता ही है। इसी सामान्य गुण को हम

उस काल की प्रकृति या भाव कह सकते हैं।

हिंदो साहित्य का इतिहास ध्यानपूर्वक पढ़ने से यह विदित होता है कि हम उसे भिन्न भिन्न कालों में ठीक ठीक विभक्त नहीं कर सकते। उस साहित्य का इतिहास एक बड़ी नदी के प्रवाह के समान है जिसकी धारा उद्गम स्थान में तो बहुत छोटी होती है, पर आगे बढ़कर और छोटे-छोटे टीलों या पहाड़ियों के बीच में पड़ जाने पर वह अनेक धारात्रों में बहने लगती है। बीच बीच में दूसरी छोटी छोटी निद्याँ कहीं तो आपस में दोनों का संबंध करा देती हैं, और कहीं कोई धारा प्रवल वेग से वहने लगती है और कोई मंद गति से, कहीं खनिज पदार्थीं के संसर्ग से किसी धारा का जल गुणकारी हो जाता है और कहीं दूसरी धारा के गँदले पानी या दूषित वस्तुओं के मिश्रण से उसका जल अपेय हो जाता है। सारांश यह कि जैसे एक ही उद्गम से निकलकर एक ही नदी अनेक रूप धारण करती है और कहीं पीनकाय तथा कहीं चींग-काय होकर प्रभावित होती है, और जैसे कभी कभी जल की एक धारा अलग होकर सदा अलग ही बनी रहती है और अनेक भूभागों में से होकर बहती है, वैसे ही हिंदो-साहित्यका इतिहास भी आरंभिक अवस्था से लेकर अनेक धाराओं के रूप में प्रवाहित हो रहा है। प्रारंभ में कवि लीग स्वतंत्र राजात्रों के आश्रित होकर उनके कीर्ति-गान में लगे और देश का इतिहास कविता के रूप में लिखते रहे। उधर योगियों की एक त्रालग धारा भी प्रवाहित होती रही। समय के परिवर्तन से साहित्य की यह स्थूल धारा क्रमशः चीण होती गई, क्योंकि उसका जल खिचकर भगवद्गक्तिरूपी धारा, पहले कवीर तथा जायसी ख्रौर पीछे रामानंद ख्रौर

वल्लभाचार्य के अवरोध के कारण चार धारात्रों में विभक्त होकर ज्ञान त्रीर प्रम तथा रामभक्ति और कृष्ण-भक्ति के रूप में परिवर्तित हो गई। फिर आगे चलकर अन्य कवियों के प्रतिभा-प्रवाह ने इन दोनों धाराओं के रूप बदल दिए। जहाँ पहले भाव-व्यंजना तथा विचारों के प्रत्यची-करण पर विशेष ध्यान रहता था, वहाँ अब साहित्य-शास्त्र के अंग प्रत्यंग पर जोर दिया जाने लगा। रामभक्ति की साहित्यधारा तो, तुलसी-दास के समय में, खूब उमड़ चली। उसने अपने अमृतोपम भक्तिरस के द्वारा देश को आसावित कर दिया और उसके सामने मानव-जीवन का सजीव आदर्श उपस्थित कर दिया। साहित्य-शास्त्र की धारा उसमें अपना पानो न मिला सकी, पर कृष्णभक्ति की धारा में उसका पानो बड़े वेग से मिलता गया, अतएव उस धारा का रूप ही कुछ का कुछ, यहाँ तक कि किसी अंश में अपेय तक हो गया। कवियों को कुष्ण-लीला के त्राचेप योग्य त्रंश के त्रातिरिक्त और कोई ऐसा विषय ही न मिलने लगा, जिस पर वे अपने लेखनी चलाते। बात यहाँ तक बिगड़ी कि कवियों को नायिकाभेद, नखिशाख और षट्ऋतु के वर्णन करने में ही अपनी सारी शक्ति लगाने में प्रयव्सशील होना पड़ा। इसी बीच से मुसलमानों को राज्यधारा के साथ विलासिता और शृंगार रसप्रियता का एक त्रौर नया प्रवाह उसमें त्रा मिला। इस प्रकार तीन छोटी-छोटी धारात्रों के मेल से बनी हुई एक बहुत बड़ी धारा ने कविता-सरिता के रूप में आकाश-पाताल का अंतर कर दिया। भावों की व्यंजना, विचारों का प्रत्यचीकरण, अंतःकरण का प्रतिबिंब कविता में न भलकने लगा। बलवत् लाए गए अलंकारों ने कविता नदो को कठिनता से अवगाहन योग्य बना दिया, उन्होंने उसे विशेष जटिल कर दिया। जो पहले भाव-त्र्यंजना त्रादि के सहायक थे, वे अब स्वयं राजा बन बैठे। फल यह हुआ कि कविता की स्वाभाविकता जाती रही और वह अपने आदर्श आसन से गिर गई। कवि नायिकात्रों का रूप-रंग वर्णन करने में ही अपना कौशल दिखाने लगे। वे आंतरिक भावों की निवृत्ति न कर सके, वे चरित्र-चित्रण श्रीर भावप्रदर्शन करना भूल गए। स्थूल दृष्टि के सामने जो कुछ त्राया, उसे

शब्दाइंबर से लपेटने में ही वे अपनी कवित्व-शक्ति की चरम सीमा माना लो। इत प्रकार भिन्न भिन्न समये। में भिन्न भिन्न प्रभावों और कारणों के पंजे में पड़कर साहित्य का रूप बदलता रहा, पर कविता-सरिता की धाराएँ बराबर बहतो हो रहीं।

जिस काल में जो गुण या विशेषत्व प्रबल रहता है, वही उस काल की प्रकृति या भाव कहलाता है। इस भाव या प्रकृति को हम किसी निर्देश काल के कियों को कृति के अध्ययन से निधारित कर सकते हैं, पर हमें इन बात का ध्यान रखना चाहिए कि हिंदो साहित्य का इतिहास निर्देश कालों में कठिनता से बाँश जा सकता है। साहित्य का जो प्रभाव आरम से बहा, वह बहना हो गया, भिन्न भिन्न कालों में उसके रूप में परिवर्तन तो हुए, पर प्रवाह का मूल एक ही सा बना रहा।

किसी निद्धि काल की प्रकृति जानने में हमें किव विशेष ही की कृति पर अवलिव न होना चाहिए, चाहे वह किव कितना ही बड़ा, कितना ही प्रभावशाली और काव्य कला के ज्ञान से कितना हो संपन्न क्यों न हो। हमें इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि वह किव भी तत्कालीन सामाजिक जीवन और सांसारिक परिस्थित से बचा नहीं रह सकता, उसको सत्ता स्वतंत्र नहीं हा सकती, वह भो जाति के क्रमिक विकास की शृंखला के बधन के बाहर नहीं जा सकता। इस बात को ध्यान में रखने से हा हम उसके प्रथों क अध्ययन से जातीय विकास का ज्ञान प्राप्त करने में समर्थ ही सकते हैं। भूषण और हरिरचंद्र के अंथों का तुलनात्मक अध्ययन करके हम जान सकते हैं कि उनके समर्थों को स्थिति और तत्कालीन जातीय सत्ता में कितना अंदर था।

अतएवं किव अपने समय की स्थित के सूचक होते हैं। उनकी कृतियाँ उनके समय का प्रतिबिंब दिखान में आदश का काम देती हैं। उनके अग्रय से हम अग्ने अगुसधान में अअसर हा सकते हैं और उन्हें आधार मानकर साहित्य के इतिहास की भिन्न-भिन्न कानों में प्रिभक्त कर सकते हैं। यह काल-विभाग अपने अपने समा के किया के विरोग थिरोव गुणां के कारण स्वटतापूर्वक निर्दिष्ट

किया जा सकता है। किवता के विषय, विषय-प्रतिपादन की प्रणाली, भाव-व्यंजना के ढंग आदि की ही गणना गुण-विशेषों में है। वे ही एक काल के किवयों को दूसरे काल के किवयों से पृथक कर देते हैं। जैसे प्रत्येक प्रथ में उसके कता का आंतरिक रूप प्रच्छन्न रहता है और प्रत्येक प्रथ में उसके कता का आंतरिक रूप प्रच्छन्न रहता है और प्रत्येक जातीय साहित्य में उस जाति की विशेषता छिपी रहती है, वैसे ही किसी काल के साहित्य में परोच्च रूप से उस काल की विशेषता भी गर्भित रहती है। किसी काल के सामाजिक जीवन की विशेषता अनेक रूपों में व्यंजित होती है, जैसे राजनीतिक संघटन, धार्मिक विचार, आव्यात्मिक कल्पनाएँ आदि। इन्हीं रूपों में से साहित्य भी एक रूप है, जिस पर अपने काल की जातीय स्थिति की छाप रहती है। उसका विचार-पूर्वक अध्ययन करने से वह छाप रपष्ट दिखाई देने लगती है।

इस विवेचन से यह ज्ञात होता है कि किसी कवि या ग्रंथकार पर तीन मुख्य बातों का प्रभाव पड़ता है। वे ही उसके कृतिनन्य रूप को स्थिर करने में सहायक होती हैं। वे साहित्य का विकास तीन बातें हैं जाति, स्थिति और काल। जाति से हमारा तात्पर्य किसी जन-समुदाय के स्वभाव से है। स्थिति से तात्पर्य उस सामाजिक, राजनीतिक, धार्मिक और प्राकृतिक अवस्था से है जो उस जन-समुद्राय पर अपना प्रभाव डालती है और काल से तात्पर्य उस समय के जातीय विकास की विशेषता से है। स्मरण रहे कि यद्यपि ये तीनों ही बातें जातीय साहित्य के विकास और ग्रंथ-कारों के विशेषत्व के उपादान में साधारणतः सहायक हो सकती हैं और होती भी हैं पर इसका यह अर्थ नहीं कि सभी अंथकार इ ही तीन शक्तियों के अधीन या इनसे प्रेरित होकर अंथ-रचना करते हैं। क्योंकि यदि हम यह मान लेंगे, तो किसी कवि या प्रंथकार की व्यक्तिगत सत्ता अथवा विशेषता का सर्वथा लोप हो जायगा, श्रौर जहाँ इसका लोप हुआ, बह्दीं वास्तविककाव्य का भी लीप हो गया, समिक्तए। साधारस् लेखकों की अपेचा प्रतिभाशाली लेखकों के लेखों में कुछ विशेष प्रकार

के गुण पए जाते हैं। अतुएव यदि पूर्वनिर्दिष्ट सिद्धांत सवत्र चरिताथं हो सकेगा, तो महाकवियों और प्रख्यात लेखकों की विशिष्टता ही नष्ट हो जायगी। यह अवश्य सच है कि साधारण श्रेणी के प्रंथकार या किव अपने समय की प्रकृति या स्थिति के द्योतक होते हैं, पर सच्चे प्रतिभावान लेखक या किव के लिये यह बात आवश्यक नहीं है। संभव है कि उसमें वह प्रकृति या स्थिति भी लिचा होती हो, पर उसकी विशेषता तो इसी में है कि वह किसी अभिनव प्रकृति स्थिति या भाव का निर्माता हो, उस पर अपना प्रभाव डालकर उसकी प्राण-प्रतिष्टा करने में समर्थ हो और अपनी अलोकिक मानसिक शक्ति से उसे नया रंग-रूप देने—नए साँचे में डालते—में सफल हो। यही उसकी विशेषता, यही उसका गौरव और यही उसकी प्रतिभा का साफल्य है।

उत्तर कहे हुए सिद्धांत के अनुसार प्रंथकार पर काल, स्थिति और जाति की प्रकृति का प्रभाव तो स्वोकृत किया जाता है, पर उस प्रकृति पर प्रंथकार के प्रभाव की उपेचा की जाती है। इससे इस सिद्धांत में दोष आ जाता है। सारांश यह कि प्रतिभाशाली प्रंथकार या किव अपने काल, जाति और स्थिति की प्रकृति द्वारा निर्मित ही नहीं होता, वह उसका निमाण भी करता है। वह केवल उनसे प्रभावान्वित होनेवाला ही नहीं, उन पर प्रभाव डालनेवाला भी है। प्रंथकार या किव की विशेष सत्ता की उपेचा न की जानी चाहिए, किंतु उसे ध्यान में रखकर साहित्य

के विकास का रूप या इतिहास प्रस्तुत करना चाहिए।

जिस प्रकार किसी प्रंथकता की कृतियों के अध्ययन में तुलनात्मक और आनुपृत्र्य प्रणालियों के अनुसरण की आवश्यकता होती है, उसी जातीय साहित्य का प्रकार किसी जाति के साहित्य के अध्ययन में सी हमें उन्हीं प्रणालियों के अनुसरण की अध्ययन की अध्ययन है। इन प्रणालियों का अवलंबन किए बना काम ही नहीं चल सकता। तथ्यांश जाना ही नहीं जा सकता। जब हम किसी निर्दिष्ट काल के साहित्य का मिलान किसी दूसरे निर्दिष्ट काल के साहित्य से करते हैं, तब हम उन दोनों में प्रायः

कुछ बातें तो समान और कुछ विभिन्न पाते हैं। आपस में उनका मिलान करना और उस मिलान का ठीक ठीक फल सममना हमारा कर्तव्य है। समय के प्रभाव से विचारों, भावों और आदर्शों में परिवर्तन हो जाता है। साथ ही उन्हें प्रदर्शित या व्यंजित करने के ढंग में भी परिवर्तन हो जाता है। साथ ही उन्हें प्रदर्शित या व्यंजित करने के ढंग में भी परिवर्तन हो जाता है। कभी कभी तो ऐसा जान पड़ने लगता है कि हमारे पूर्ववर्ती अंथकारों में और हममें वड़ा अंतर हो गया है। साहित्य का अध्ययन यहीं काम देता है। उसी से उस परिवर्तन का अंतर और उस अंतर का कारण समम में आता है। वही हमें यह जानने में समर्थ करता है कि उन परिवर्तनों के आधारमूत कौन कौन से कारण या अवस्थाएँ हैं और विभिन्न होने पर भी कैसे वे एक ही विचार शृंखला की कड़ियाँ हैं, जिन पर निरंतर काम में न आने से जंग-सा लग गया है और जो जीर्ण-सी प्रतीत होती हैं।

जब दो जातियों में परस्पर संबंध हो जाता है—चाहे वह संबंध मित्रता का हो, चाहे आधीनता का हो, चाह व्यवहार या व्यवसाय का बाहित्य पर विदेशी प्रभाव हो—तब उनमें परस्पर भावों, विचारों आहि का विनिमय होने लगता है। जो जाति अधिक शक्तिशालिनी होती है, उसका प्रभाव शीव्रता से पड़ने लगता है, और जो कम शक्तिशालिनी या निःसत्त्व होती है, अथवा जो चिरकाल से पराधीन होती है, वह शीव्रता से प्रभावान्वित होने लगती है। पराधीन जातियों में मानसिक दासत्व कमशः बढ़कर इतना व्यापक हो जाता है कि शासित लोग शासकों की नकल करने में ही अपने जीवन की कृतकृत्यता समभते हैं। अविकसित जातियाँ दूसरी जातियों की सभ्यता का मर्म समभने में समर्थ नहीं होतों। उन पर तो शारीरिक शक्ति का ही अधिक प्रभाव पड़ता है। समशिक शिक्तालिनी जातियों में यह विनिमय परस्पर हुआ ही करता है। अथवा यह कहना चाहिए कि जो बात जिस जाति में स्पृह्णीय या उत्कृष्ट होती है, उसे दूसरी जाति प्रहण कर लेती है। इन बातों को स्थान में रखकर हम किसी साहित्य के अध्ययन से यह जान सकते हैं,

कि कहाँ तक किस जाति के साहित्य पर विदेशी प्रभाव पड़ा है। भारत-वर्ष के पश्चिमी श्रंचल में पहले पहल यूनानियों का श्रागमन हुआ श्रीर बहुत समय तक उनका त्रावागमन होता रहा। स्रतएव उनकी सभ्यता त्रौर कारीगरी का प्रभाव यहाँ की ललित कलात्रों पर बहुत त्र्यिक पड़ा । जहाँ यूनानियों का प्रभाव त्र्यधिक व्यापक त्र्योर स्थायी था, वहाँ की ललित केला के रूप में विशेष परिवर्तन हुआ। उस समय के उस परिवर्तन के अवशिष्ट चिह्न अब तक, विशेष करके मूर्तियों में, दिखाई पड़ते हैं। गांधार प्रदेश में मिली हुई पुरानी मूर्तियाँ यूनानी प्रभाव से अधिक प्रभावान्वित पाई जाती हैं। उनकी काट-छाँट तथा आकृति में जो सुंदरता दृष्टिगोचर होती है, वह दिच्छिणी या मध्य भारत में निर्मित मूर्तियों में नहीं दिखाई पड़ती। मुसलमानों के राजत्वकाल में भारतवासियों पर उनका भी प्रभाव पड़ा। यह प्रभाव सैकड़ों वर्षों तक बराबर पड़ता ही गया। फल यह हुआ कि वह अधिक स्थायी श्रौर व्यापक हुत्रा। अन्य वस्तुत्रों या विषयों पर पड़े हुए इस प्रभाव की विशेष विवेचना हम नहीं करते। हम केवल अपनी काव्य-कला का ही निदर्शन करते हैं। उसकी स्थूल विवेचना से भी हमें यह स्पष्ट विदित हो जायगा कि उसमें शृंगार-रस का जो इतना आधिक्य है, वह बहुत कुछ उसी प्रभाव का फल है। ऋँगरेजों के आगमन, संपर्क और सत्ता का प्रभाव उससे भी बढ़कर पड़ा। हमारे गद्य-साहित्य का विकास तो उन्हीं के संसर्ग का प्रत्यन्न प्रमाण है। हमारे विचारों, मनोभावों, आदर्शी और संस्थाओं पर भी उन्होंने अपने प्रभाव की स्थायी छाप लगा दी। उन्होंने तो यहाँ तक हमारी सभयता पर छापा मारा कि जिधर देखिए उधर ही उनका प्रभाव स्पष्ट दृष्टिगोचर होता है। बात यह हुई कि हमारी जाति कुछ समय पहले से ही सुषुप्रावस्था में पड़ी थी। इस कारण यह प्रभाव अधिक शीवता से दूर दूर तक व्यापक हो गया। जब जागर्ति के चिह्न दृष्टिगोचर होने लगे, तब एक और तो इस प्रभाव का अवरोध होने लगा और दूसरी ओर उसके पृष्ठपोषक उसे स्थायी बना रखने के लिये उद्योगशील होने लगे। साहित्य का

श्राध्ययन करनेवाले, उसका मर्म सममनेवाले तथा उसके विकास का सचा स्वरूप पहचाननेवाले के लिये यह परम श्रावश्यक है कि वह विदेशी प्रभाव की विवेचना करे श्रीर देखे कि यह प्रभाव साहित्य पर किस प्रकार पड़ा श्रीर किस प्रकार उसने यहाँ के लोगों के श्रादशों, विचारों, मनोभावों श्रीर लेखनशैली में परिवर्तन कर दिया। उसे यह भी देखना श्रीर बताना चाहिए कि इस परिवर्तन के कारण हमारे काव्य पर साहित्य में कहाँ तक चारता या विरूपता श्राई। श्रतएव साहित्य के श्रध्ययन में यह भी श्रावश्यक है कि हम उन जातियों के साहित्य के इतिहास से श्रीभज्ञता प्राप्त करें जिनसे हमारा संबंध हुश्रा है। ऐसा किए बिना हमारा विवेचन श्रपूर्ण श्रीर श्रल्पोपयोगी होगा।

## तीसरा अध्याय

## काव्य का विवेचन

दूसरे अध्याय में साहित्य का विवेचन करते हुए हम कह चुके हैं कि भिन्न भिन्न काव्य-कृतियों का समष्टि-संग्रह ही साहित्य है। इसी विचार से संग्रह-रूप में जो साहित्य है, मूलरूप काव्य और साहित्य में वही काव्य हैं। किसी देश-विशेष में किसी काल-विशेष में अनेक काव्य-संथ लिखे जाते हैं। वे ही उस देश के उस काल का साहित्य कहलाते हैं। साहित्य और काव्य में केवल व्याव-हारिक भेद मानना चाहिए। हम पिछले अध्याय में सामृहिक रूप से साहित्य का निरूपंण कर चुके हैं और अब इस अध्याय में काव्य की— उन कृतियों की जो एकत्र होकर साहित्य संज्ञा धारण करती हैं - चर्चा करना चाहते हैं। इस दृष्टि से हम यह भी कह सकते हैं कि स्थूल रूप से ऊपर जिसका परिचय दिया जा चुका है उसी के ग्रांतरंग की ग्राली-चना नीचे की जायगी। परंतु इस आलोचना के पूर्व कुछ ऐसे प्रवादों का परिहार करना त्रावश्यक है जो काव्य के संबंध में प्रचलित हो गए हैं। संस्कृत में प्रायः काव्य शब्द से गद्य, पद्य और चंपू का बोध होता है। एक दृष्टि से यह काव्य का पूर्ण और व्यापक स्वरूप कहा जा सकता है। साहित्यिक त्राभिव्यक्ति के लिये कभी गद्य का माध्यम प्रहरा किया जाता है, कभी पद्य की प्रणाली और कभी गद्य-पद्य के संमिश्रण द्वारा यह कार्य किया जाता है। इसके ऋतिरिक्त नाटकीय कथनीपकथन की चौथी शैली भी मानी जा सकती है परंतु उसे गद्य या पद्य के विभागों में संमिलिय किया जा सकता है। इनके अतिरिक्त और कोई शैली साहित्य की नहीं हैं। इसलिये यदि काव्य को गद्य-काव्य, पद्य-काञ्य श्रीर चंपू-काञ्य के तीन विभेदों में विभक्त किया जाय तो यह स्थूल रूप से अनुचित नहीं है।

प्राचीन साहित्यों में ही नहीं, (पाश्चात्य) नवीन साहित्यों में भी काव्य का स्वरूप संकुचित करने की प्रवृत्तियाँ देख पड़ती हैं। इतिहास अथवा जीवनचरित को काव्य की सीमा से बाहर रखने की चेष्टा कतिपय साहित्य-शास्त्रियों ने की है। उनके कथन ध्यान देने योग्य हैं। उनके मत के अनुसार इतिहास को काव्य की श्रेगी में नहीं रखा जा सकता क्योंकि उसमें कुछ निश्चित घटनात्रों का संयोग कर देने के अतिरिक्त और कुछ नहीं रहता। न तो उसमें कल्पना का पुट देकर भावनात्रों को उच्छ्वसित करने की चेष्टा की जा सकती है और न त्र्यलंकारों का विधान कर प्रसंगों के रसमय बनाया जा सकता है। इतिहास के भिन्न भिन्न पात्रों में व्यक्तित्व की वह सप्ष्टता नहीं रह सकती जो काव्य में सुंदर प्रतिभा का काम कर सके। संस्कृत के साहित्य-शास्त्री इसे ही इस प्रकार कहते हैं कि जिस सामग्री से रमणीय ऋर्थ का प्रतिपादन हो सकता है उसका इतिहास में त्रभाव रहता है। इसी प्रकार 'कल्पना', भावना', 'त्रालंकार', 'रस', 'व्यक्तित्व', 'सुद्र', 'रमणीय' अर्थ आदि काव्यविवेचन के लिये ऋत्यंत ऋनिवार्य शब्दों का प्रयोग करते हुए भी— ये ही वे शब्द हैं जिनसे काव्य का वास्तविक रहस्य प्रकट हो सकता है—वे साहित्यशास्त्री तथा समीचक उन शब्दों के वास्तविक ऋर्थ तक नहीं पहुँचते और उनका विचार-पूर्ण शास्त्रीय प्रयोग नहीं कर पाते। शब्दों की इसी ऋषष्ट और भ्रामक धारणा के कारण वे जब कभी कुछ तथ्य-पूर्ण बात भी कहते हैं तब भी विचार-विश्रम ही उत्पन्न होता है श्रीर जब कभी वे काव्य के ऋत्यंत मार्मिक उद्घाटन की सीढ़ी तक पहुँच जाते हैं तब वहाँ से उनका फिसलकर गिरना वास्तव में दुःखजनक होता है।

उन अनोखे आलोचकों की तो बात ही कहना व्यर्थ है जो पद्य में प्रकट किए गए शुष्क से शुष्क बुद्धिग्राह्य सिद्धांत को तो काव्य मानते हैं और रोष सभी प्रकार की साहित्यिक अभिव्यक्तियों को काव्यबाह्य मानते हैं। ऐसे ही आलोचक जब अपनी आलोचना में और आगे बढ़ते हैं तब कुछ विचिन्न ही प्रकार की परि-स्थित उत्पन्न हो जाती है। सब प्रकार की योग्य अयोग्य वस्तुओं

को काव्य-वस्तु कहकर पद्म के गोदाम में भर देने की चेष्टा की जाने लगती है और दूसरी ओर अनोखे अनोखे नुस्वे लिखकर उन वस्तुओं पर चिपकाए जाने लगते हैं िभिन्न भिन्न विषय, विचार श्रीर व्यापार अपनी प्रकृति के विरुद्ध अस्वाभाविक रूप धारण करने को बाध्य किए जाते हैं जिससे काञ्य की उन्नति तो किसी प्रकार हो नहीं सकती, प्रत्येक प्रकार से अवनित ही होती है। साहित्य में जब कभी यह कवायद का युग आता है तब पुस्तकों की पल्टनें चाहे जितनी तैयार हो जायँ पर मनुष्य की बुद्धि तथा हृद्य पर वे कभी अधिकार नहीं कर सकतीं। संस्कृत में नाटकों की रूढ़िबद्ध परंपरा बहुत दिनों तक चली श्रीर हिंदी में नायिका-भेद का काव्य तो प्रसिद्ध ही है। यह सब उसी समीचा-प्रणाली का परिणाम है जो दुईंव बनकर काव्य की भाग्य-लिपि लिखती है। प्रसिद्ध कला-शास्त्री कोचे ने यूरोपीय साहित्य के कुछ मार्मिक उदा-हरण उपस्थित कर यह सिद्ध किया है कि नियम-निर्धारण की यह भ्रांत परिपाटी ब्यों ज्यों विकसित होती है त्यों त्यों अधिक क्र्र बनकर काव्य के शरीर को जकड़ लेती है खीर तब काव्य की खांत्मा भी स्वतंत्र नहीं रह पाती । तभी राष्ट्रीय जीवन में साहित्य के हास का युग उपस्थित होता है और स्वच्छ वायु के अभाव में काव्य का गला घुटने लगता है।

दिव्य-दृष्टि संपन्न किव तुलसीदास ने 'भावभेद रसभेद अपारा' कहकर रामायण के आरंभ में ही काव्य की वास्तविकता की दिशा इंगित की है। पिछले अध्याय में साहित्य की सामान्य विवेचना करते हुए हमने इस अपार 'भाक्भेद' रसभेद या यत्किचित् अवलोकन किया है, और काव्य के विवेचन में भी हम कुछ विस्तार के साथ वही दृश्य देखना चाहते हैं।

यह विश्व किवयों और दार्शनिकों की दृष्टि में भावमय माना गया है। पिछले प्रकरण में हम भावों की अखंड तरंगिणी का उल्लेख कर् चुके हैं। पाश्चात्य शास्त्र भी भावजगत् की स्वतंत्र सत्ता मानते हैं। पश्चिम के विद्वानों में इस विषय को लेकर शताब्दियों तक मतवाद चला परंतु प्रारंभ से ही अनेक दार्शनिकों को यह आभास मिलता रहा है कि मनुष्य की बुद्धि, कल्पना आदि शक्तियाँ भावजगत् की सृष्टि में योग तो देती हैं परंतु वह भाव-जगत् अपनी पूर्णता में निरपेन्न, निर्विकल्प और अद्वैत है। यूरोप में इस विषय का शास्त्रीय निर्धारण करनेवाले दार्श-निकों में प्रमुख इटली का कोचे है जिसने अनेक प्रमाण उपस्थित कर यह सिद्ध किया है कि यद्यपि कारणरूप से मनुष्य की चैतन्य वृत्तियाँ अनेक रूपों द्वारा उस भावजगत् का निर्माण करती हैं, कभी बाह्य सृष्टि की वस्तुएँ, कभी ऋपने ही ऋंतर की कल्पनाएँ मनुष्य-हृदय को भावमय वनाती हैं तथापि इससे यह न समभना चाहिए कि भावजगत् किन्हीं अन्य उपकरणों पर अवलंबित अपने निजत्व में अपूर्ण है। नहीं, वह सब प्रकार से अपने में पूर्ण और निरपेच है। भावों की यह अप्रतिहत धारा सारी सृष्टि को सजीव बना रही है। प्रत्येक च्रण हमें इसका अनुभव होता रहता है। हम कह चुके हैं कि साहित्य इसी भाव-चक्र के सहित रहता है। काव्य का विषय भी यही है परंतु व्यष्टि रूप से एक एक काव्यकृति का संबंध उसके रचियता और उस रचयिता के उन भावों से हैं जिन्हें उसने उस अपार भावभेद से लेकर उस कृति-विशेष में संग्रह या संचय किया है। भिन्न भिन्न रचनाकार अपनी भिन्न भिन्न काव्य-रचनात्रों में उसी अपार भावभेद की निधि से अपने मनोनुकूल मिएरल चयन करते हैं और युग युग में यही किया संतत क्रियमाण होती रहती है। इसी क्रिया का सामूहिक प्रतिफल साहित्य कहलाता है। अतः साहित्य को हम भावजगत् का प्रतीक कहते हैं। काव्य में एक एक व्यक्ति अपनी अपनी रुचि तथा शक्ति के अनुसार भावों की एक नियमित मात्रा ही एक विशेष भाषा त्रौर परिमित शब्द-शक्ति द्वारा प्रकट करता है। यही काव्य रस ऋध्याय में हमारे ऋध्ययन का विषय है।

१—सौंदर्य—निस्सीम भावजगत् में से जिसे गोस्वामीजी ने 'अपार भावभेद' का विशेषण दिया है, यथेच्छ भावराशि चुनकर काव्य के उपकरण सुसज्जित करना—यही काव्य की व्यापक व्याख्या हो सकती है। इसी से यह स्पष्ट हो जाता है कि चयन और साजसज्जा प्रत्येक काव्य की प्राथमिक

विशेषताएँ हैं। इन होनों ही विशेषतात्रों के विभेद प्रायः त्रगणित होते हैं। इस दृष्टि से काव्य का कोई एक स्वरूप निर्धारण नहीं किया जा सकता। केवल उसके प्रमुख उपकरण जाने जा सकते हैं। एक व्यक्ति द्यपने भावों की त्राभिव्यक्ति करना चाहता है, त्रार्थात् उसकी इच्छा काव्य-रचना करने की होती है। वह प्रथम वार एक प्रकार के शब्दों तथा वाक्यों का प्रयोग करता है पर उसे उनसे संतोप नहीं होता, क्योंकि वे शब्द तथा वे वाक्य उसके भावों को व्यक्त करने में त्रासफल त्रीर त्रासमर्थ होते हैं। वह पुनवार प्रयक्त करता है त्रीर इस वार दूसर शब्दों तथा छंदों त्रादि से काम लेता है। फिर भी त्राभिव्यक्ति का स्वरूप उसे त्रसंदर जान पड़ता है। त्रानेक बार प्रयक्त करते करते त्राप से त्राप उसको लेखनों से प्रकृत रचना फूट निकलती है। इसका त्रानंद वह लेता है त्रीर कुछ काल के लिये भाव-मग्न हो जाता है। इस बार उसकी त्राभिव्यक्ति यथेष्ट सुंदर हुई, उसके मतानुकूल हुई—यही उसके त्रानंद का कारण है।

इतर के विचार से 'सुंदर' यही काव्य का मौलिक उपकरण सिख होता है पर यह 'सुंदर' वास्तव में है क्या ? कलाकार ने प्रथम कई बार प्रयत्न करके जो अभिव्यक्ति की वह सुंदर नहीं हुई। श्रांत में एक बार वह सुंदर हो गई। उससे उसे आनंद प्राप्त हुआ। परंतु प्रश्न यह है कि वह कीन सी विशेषता है जो उसकी अंतिम बार की अभिव्यक्ति की सुंदर बना देती है, जिसके अभाव में प्रथम कई बार के उसके प्रयास असुंदर कहे गए। इस प्रश्न का उत्तर सहज नहीं है। पाश्चात्य पंडितों ने काव्यगत 'सुंदर' की व्याख्या करने में बहुत अधिक शक्ति और समय लगाया परंतु यह नहीं कहा जा सकता कि वे सफल हुए। हमारे संस्कृत-साहित्य में अनेक साहित्यिक संप्रदायों ने अनेक प्रकार से उत्त सौंदर्य पर प्रकाश डालना चाहा परंतु इस अनेकता में ही वास्तविक तथ्य छिपा रह गया। काव्यक(र की वह अभिव्यक्ति जो उसे सुंदर प्रतीत हुई है और जिसका उसने सम्यक् आनंद लिया है, यदि काव्य-समीचक को दी जाय तो संभव है उस समीचक को वह सुंदर प्रतीत हो

अथवा न भी प्रतीत हो। यदि वह एक समीत्तक को सुंदर प्रतीत हो तो संभव है कि दूसरे समीचक को वह वैसी न प्रतीत हो। इस रुचि-भेद का क्या कहीं त्रादि-स्रांत है? क्या काव्यगत सुद्र' की कोई निश्चित व्याख्या की जा सकती है और क्या कोई ऐसा काव्य है जो सब देशों में सब कालों में एक-सा हो सुंदर माना गया हो ? इसका उत्तर नकार में ही देना पड़ता है परंतु इससे एक बात तो स्पष्ट हुए बिना नहीं रह सकी। वह यह है कि सौंदर्भ काव्य का एक अभिन्न अंग है। यह बात दूसरी है कि सौंदर्भ की कोई निश्चित व्याख्या करना असंभव हो। जिस प्रकार काव्य में सुंदरता का निरूपण करके उसकी स्पष्ट तथा सर्वमान्य व्याख्या करना असंभव है उसी प्रकार संसार की समस्त वस्तुओं के संबंध में सुंद्रता का आदर्श निश्चित करना असंभव है। यद्यपि सुंदरता, श्रसुंदरता श्रादि शब्द सापेचिक भावों के द्योतक हैं, फिर भी भिन्न भिन्न देशों में इनको कसौटी भिन्न भिन्न तथा अपने आदर्श, संस्कृति श्रौर सभ्यता के श्रनुसार निश्चित की गई है। उदाहरण के लिये यदि हम मानव-शरोर को सुद्रता का आदर्श अपने सामने रख लें तो इस विभेदता का स्मष्टाकरण भली भाँति हो जायगा। किसी देश में छोटे पाँच आर छोटी आँखें सुंदर मानी जाती हैं, तो दूसरे देशों में सुडौल पैर तथा लंबो या गोल आँखें सुंदर मानी जाती हैं। कहीं भूरे बाल श्रीर कंजो श्रांखें सुंदरता-सूचक समभी जाती हैं, तो दूसरे देशों में काले बाल तथा कालो आँखें ही सुंदरता का आदर्श हैं। इसी प्रकार बहुत से उदाहरण दिए जा सकते हैं। अब प्रश्न यह उठता है कि आदर्शों में इतने भेद का क्या कारण है। विचार करने पर इसका मूल कारण रुचि-वैचित्र्य तथा भिन्न भिन्न संस्कृतियों तथा सभ्यतात्र्यों का क्रमिक विकास जान पड़ता है। सब देशों ने अपने अपने देवी-देव-तात्रों का ऐसा रूप दिया है जिसे उनकी कल्पनात्रों ने सर्वोत्तम निर्धा-रित किया है। इसी आदर्श को सामने रखकर हम अत्येक देश की सुंदरता की कसौटी जानने में समर्थ हो सकते हैं। इसी प्रकार काव्य की संदरता भी भिन्न भिन्न रुचि तथा आदशों पर निर्भर रहती है और

यह त्रापेचिक विभेद केवल व्यावहारिक सामंजस्य के लिये त्रावश्यक है। तत्त्व-निर्धारण के लिये इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि सौंदर्य काव्य का त्रानिवार्य उपकरण है।

२-रमणीय ऋर्थ-रसंगंगाधर में कहा गया है कि रमणीय ऋर्थ का प्रतिपादक राव्द काव्य है। ऋर्थ की रमणीयता के झंतर्गत कुछ विद्वान राज्द की रमणीयता भी स्वीकार करते हैं। प्रश्न यह है कि रमर्गीयता से किस विशेष तत्त्व का बोध होता है जिसकी हम एक निश्चित परिभाषा कर सकें। पाश्चात्य काव्य की व्याख्या करनेवालों ने कहा—"काव्य के अंतर्गत वे ही पुस्तकें आनी चाहिएँ जो विषय तथा उसके प्रदिपादन की रोति की विशेषता के कारण मानव-हृद्य को स्पर्श करनेवाली हों और जिनमें रूप-सौष्ठव का मूल तत्त्व तथा उसके कारण स्रानंद का जो उद्रेक होता है उसकी सामग्री विशेष प्रकार से वर्तमान हो।" व्याख्याकारों का आशय अर्थ की रमणीयता से स्पष्ट ही है। रमणीयार्थ से रसगंगाधरकार का तात्पर्य भावात्मक ग्रौर रसात्मक काव्य से हैं। उत्तम रसात्मक काव्य में रस व्यंग्य होता है, वाच्य या लच्य नहीं। इसलिये काव्य की रसात्मकता के साथ उसका व्यंजना-प्रधान ऋथवा ध्वन्यात्मक होना भी स्वीकार किया गया ऋौर रस के साथ ध्वनि संप्रदाय भी त्या मिला। क्रमशः रीति,गुण, वक्रोक्ति त्यौर त्र्यलंकार त्यादि के संप्रदाय भी उठ खड़े हुए। सभी अपनी व्याख्या में काव्य के रमणी-यार्थत्व का प्रतिपादन करते हैं। किंतु संप्रदाय-भेद त्र्यौर दृष्टिभेद से रमणीयार्थत्व के स्वरूप में भी बहुत से भेद हो गए, जिन्हें सूदम दृष्टि स देखना ख्रीर जिनका ऐतिहासिक अध्ययन करना साहित्य के प्रीमयों स्रीर श्चन्वेषकों के लिये आवश्यक हो जाता है। 'रमणीयार्थ' को हम काव्य का एक त्र्यनिवार्थ उपकरण तो मान सकते हैं किंतु 'रमणीयार्थ' शब्द से जो अनेक आशय अनेक आचार्यों ने उद्भावित किए हैं उनका भी परिचय हमें होना चाहिए। इसी रमणीयता के मोह में पड़कर कुछ कवि या ग्रंथकार ऐसे भी हो गए हैं जिन्होंने वैद्यक श्रीर ज्योतिष के ग्रंथों को भी रमणीय बनाने का बीड़ा उठाया था। उन्होंने इस प्रकार की रचना इस

. 1.

उद्देश्य से की थी कि लोग उनके मंथों को चाव से पढ़ें। लोलिबराजकृत वैद्याजीवन त्रीर वैद्यावतंस पुस्तकें ऐसी ही हैं। ये दोनों ही संस्कृत भाषा में हैं। ज्योतिषशास्त्र की भी दो एक पुस्तकें इसी ढंग की हैं। परंतु प्रश्न यह है कि उनमें कितनी वास्तिवक रमणीयता मिलती है त्रीर क्या उन मंथकारों की वह चेष्टा त्रातुचित नहीं थी? न तो ज्ञान का प्रत्येक चेत्र रमणीयता का चेत्र बनाया जा सकता है त्रीर न वैद्यक के मथ में कितनी पुस्तक सी रमणीयता लाई ही जा सकती है। जो विषय शास्त्रीय बुद्धि की अपेचा रखते हैं त्रीर जिनसे मनुष्य के शारीरिक स्वास्थ्य त्रीर रोगोपचार का संबंध है उन्हें रमणीय बनाने का प्रयास विशेष ह्य से कृत्रिम कहा जाना चाहिए। सारांश यह कि विविध विषयों में रमणीय त्रार्थ का प्रतिपादन विविध मात्रा में योग्य त्राथवा त्र्योग्य होता है त्रीर रमणीय त्रार्थ स्वयं ही एक सापेचिक शब्द है। तथापि इतना तो त्रावश्य ही प्रकट है कि वह काव्य का एक त्रावश्यक उपकरण है।

३—श्रतंकार श्रीर रस—रमणीय श्रर्थ के प्रदिगदन के लिए संस्कृत में अलंकारों को विशेष रूप से योजना को गई है और रस तो काव्य की श्रातमा हो माना गया है। श्रतंकार का प्रयोजन उस श्रंग-विशेष को अधिक श्राक्ष्य बना देना है जिस पर वह धारण किया जाय। देखने-वालों की श्राँखें उस श्रंग-विशेष में गड़ जायँ इसी प्रयोजन से श्रतंकारों की सार्थकता है। काव्य में भी श्रनंक श्रनंक श्र्यांलंकार श्रोर शब्दा-लंकार बनाए गए हैं जिसमें वे पाठकों का ध्यान उस वर्णन-विशेष की श्रोर श्राक्षित कर दें श्रोर उनको मानस-श्राँखों को उसमें गड़ा दें। इसका परिणाम यह होना चाहिए कि इससे चित्त किसी प्रवल मनोवेग से चमल्कृत हो जाय श्रोर काव्य रसमय होकर उसके लिये श्रास्वाद्य बन जाय। इस प्रकार श्रतंकार रस के सहायक ही ठहरते हैं किंतु धीरे धीरे उक्त काव्यालंकारों को तालिका बना दी गई श्रोर रस की एक पद्धित तैयार कर ली गई। फलतः श्रतंकार श्रोर रस के श्रतंग श्रतं पर बन गए। यदि विचारपूर्वक देखा जाय तो श्रतंकारों की कोई गणना नहीं की जा सकती श्रीर न सीमा बाँधी जा सकती है। कभी कभी तो श्रतंकार

काव्य-कामिनी के लिये भार-स्वरूप बन जाते हैं जिससे उसकी स्वच्छ नैसिंगिक सुंदरता तिरोहित हो जाती हैं। यह भी देखा जाता है कि एक युग-विशेष के प्रथकार जिन अलंकारों को सुरुचि के साथ सजाते हैं, दूसरे युग के लेखक उन्हें हेय सममते हैं। परिपाटी के अनुसार जिस प्रसंग में जो अलंकार शोभा के आगार और काव्यरस के सहायक थे, समय और रुचिभेद से रस में बाधक वन गए। इसलिये अलंकारों की इयत्ता क्या है, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता। यही बात रसों के लिये भी कही जा सकती है। कथन की कोई। शौली, भावों की कोई उड़ान, जब हृद्य को घंडी खोल देती है और किसी प्रबल मनोवेग से चित्त चमत्कृत हो उठता है तब रस की निष्पत्ति होती है। किंतु देखा जाता है कि जो भाव-योजना एक देश के लिये बड़ी ही सबल और रसमयी है वह दूसरे देश के लिये बहुत ही निर्वल और नीरस होती है। इस प्रकार जो सिद्ध कवि देश, युग तथा पात्रादि का ध्यान रखकर ऋलं-कार तथा रस को योजना करते हैं उनकी काव्य-रचनाएँ बड़ी मोह्क श्रीर सफल होती हैं। तथापि रस श्रीर श्रलंकार संबंधी धारणाश्रींश्रीर प्रयोगों में देश और काल के भेद से बहुत से भेद हो गए हैं।

४—भाषा—कुछ समीत्तक भाषा को भी काव्य का एक उपकरण मानना चाहेंगे, परंतु विचार करने पर प्रकट होता है कि भाषा काव्य का उपकरण नहीं है। वह काव्य का अभिन्न अंग ही है। भाषा के बिना काव्य की कल्पना नहीं को जा सकती और न भाव-जगत् की अभिव्यक्ति के अतिरिक्त भाषा का कोई दूसरा प्रयोजन जान पड़ता है। भाषाओं की उत्पत्ति के संबंध में भाषा-विज्ञान ने जो सिद्धांत विपश्यित किए हैं उनमें सर्वमान्य सिद्धांत विकासवाद का ही है। जैसे जैसे भावों की अभिव्यक्ति अधिकाधिक परिमाण में होती गई है वैसे ही वैसे भाषाओं का विकास भी होता गया है। कुछ विचारक यह मानते हैं कि आरंभ में तो भाषाएँ इसी रूप में विकसित होती गई हैं पर कुछ काल के अनंतर जब मनुष्य अधिक सभ्य और भाषा के प्रयोग में अधिक योग्य हो गया तब उसने भाषाओं के नैसर्गिक विकास का आसरा न देखकर एक साथ

ही उसे बहुसंख्यक शब्दों से संयुक्त कर दिया। इतिहास में तो इस प्रकार का कोई प्रमाण नहीं मिलता पर यदि यह मान भी लिया जाय तो भी इससे भाषा-विकास की परंपरा नहीं दूटती और न उसे अभिव्यक्ति परंपरा से भिन्न मानने की आवश्यकता होती हैं। जिस किसी विद्वद्वर ने अधिक मात्रा में शब्द गढ़ गढ़कर भाषा में भरे होंगे उसने उन शब्दों की पर्याय भावमूर्तियों की कल्पना भी की ही होगी। निर्थक अथवा शून्य शब्द तो यह हो नहीं सकता। अंत में यही निष्कर्ष निकलता है कि भाषा का विकास चाहे क्रमशः हुआ हो अथवा किसी विशेष काल में किसी असाधारण रोति से हो हुआ हो, पर भाषा तो भावों की अभिव्यंजक ही है। जिस प्रकार चित्र के लिये रेखाएँ और मूर्ति के लिए प्रस्तर की काट-छाँट अनिवार्थ है। उनके बिना चित्र और मूर्ति की सत्ता ही नहीं हो सकती उसी प्रकार भाषा के बिना साहित्य का अस्तित्व भी संभव नहीं है। संस्कृत साहित्यकों ने काव्य की व्याख्या करते हुए लिखा भी है शब्दार्थों काव्यम्—शब्द और अर्थात् भाषा और भाव दोनों मिलकर ही काव्य कहे जाते हैं।

इस मत का अपवाद नाटकों के अभिनय में मिलता है। अभिनय के लिये जो रूपक लिखे जाते हैं उनकी अभिन्यक्ति केवल भाषा द्वारा ही नहीं होती, रंगशाला के नटों, हरयों तथा अन्य उपकरणों से भी होती हैं। नट तथा नर्तिकयाँ भाव-भंगियों द्वारा नाटककार के आशाय को स्पष्ट करती हैं और रंगमंच को सजावट उसकी रचना को अधिक प्रभाव-शालिनो बनाकर अभिज्यक्त करती हैं। यह सत्य है परंतु इसका यह अर्थ नहीं कि काव्य आर भाषा का अभिन्न संबंध दूट गया। जब रूपक काव्य अभिनय द्वारा अपना प्रभाव उत्पन्न करते हैं तब हमें यह मानना चाहिए कि काव्य अपने प्रकृत त्रेन से बाहर जाकर दूसरे उपकरणों को उधार ले रहा है। कलाओं में इस प्रकार का आदान प्रदान सदैव चला करता है। कला के विवेचन में हम यह दिखा चुके हैं कि काव्य-कला किस प्रकार चित्र-कला आदि से संबंधित है। अभिनयों में यदि रूपक की, नृत्त तथा भाषण आदि की सहायता लेनी पड़ती है तो यह

अस्वामाविक नहीं, उचित ही है। यह तो हम आरंभ में ही कह चुके हैं कि मूल में सब अभिन्यक्तियाँ एक हैं, भेट केवल न्यावहारिक है। सभी कलात्रों की भाँति काव्य का सत्य भी असाधारण होता है क्योंकि वह सामान्य सत्य से नहीं मिलता। चित्रों में कुछ रेखाएँ खींच दी जाती हैं और उनका अर्थ हो जाता है एक मनुष्य, एक सुंद्र प्राकृतिक दृश्य, एक विस्तृत घटना । मूर्ति-काव्य का सत्य कार माइकेल एंजिलो ने अपने शिष्यों के लिये कुछ आदेश दे रखे थे जिनका अनुसरण करने से कुछ भिन्न प्रकार को रेखाएँ सुंदरता का मापदंड बन जाती थीं। यूरोप में टेड़ी-मेड़ी रेखा ह्यों की चित्रोपमता के संबंध में बड़ी बड़ी पुस्तकें तक लिख डालो गई हैं। यहाँ विचार करने का विषय यह नहीं है कि माइकेल एंजिलों की आदि है रेखाओं अथवा उन बड़ी बड़ी पुस्तकों के ऊहापोह से चित्र-कला को वास्तव में क्या लाभ पहुँचा। यहाँ तो जानने को बात यह है कि चित्र-कला रेखात्रों की सहायता से ही सजीव त्राकृति में की त्रानुरूपता प्राप्त करती है। यही बात काव्य-कला के संबंध में भी चरितार्थ होती है। कार्य में भी शब्दों के द्वारा रूपां और भावों की व्यंजना की जाती है। काव्य-जगत् में त्राकर प्रत्येक शब्द हमारे उन भावों को जागरित करता है जो वासनारूप में हममें निहित रहते हैं। हमारी कल्पना, स्मृति आदि शक्तियाँ इस कार्य में योग देता हैं ऋौर हम एक असाधारण रूप में काव्य का अर्थ प्रहण करते हैं। जैसे चित्र की रेखाएँ रेखा मात्र नहीं हैं - उनका अर्थ वहां नहीं है जा एक त्रिकीए चेत्र या चतुमुंज त्तेत्र को रेखात्रों का होता है, उसी प्रकार काव्य के वाक्य, पट त्रादि ग्रसाधारण रूप में एक संश्लिष्ट अर्थ ध्वनित करते हैं। इसी असाधारण सामर्थ्य से काव्य एक विशेष प्रकार का त्रानंद प्रदान करता है जिसे संस्कृत के साहित्यशास्त्री अलौिकक आनंद कहते हैं और जिसकी चर्चा

हम पिछले अध्याय में कर चुके हैं। कवि अपने कार्य का निमाण करता हुआ वस्तु-जगत् और कल्पना-जगत् की अनोखी अनोखी वस्तुओं को रूप प्रदान करता है जो साधारण

दृष्टि से स्वप्न में भी सच नहीं हो सकतीं। वह ऐसी ऐसी उपमाएँ लाकर रखता है जिनके केवल एक गुण-विशेष या ज्ञाकार-विशेष का ही ज्रार्थ प्रहण कर लिया जाता है ज्ञौर शेष सबसे कोई प्रयोजन ही नहीं रखा जाता। काव्य-जगत के ये सब प्रसंग रहस्यमय हैं परंतु इनके सत्य होने में संदेह नहीं किया जा सकता। ये जैसे ज्ञापसे ज्ञाप ज्ञपना ज्ञनोखापन दूर कर सत्य बनकर प्रतिष्ठित हो जाते हैं। हम एक नाटक का ज्ञाभिनय देखते हैं। उस नाटक के पात्रों से हमारा कभी का परिचय नहीं। जो ज्ञाभिनेता हमारे सामने उपस्थित होकर ज्ञाभिनय कर रहे हैं उनसे हमारा कोई संबंध नहीं। जो कुछ हम देखते हैं वह हमारी वास्तिव परिस्थितियों से बहुत दूर है। पर क्या बात है कि हम उससे प्रभावित होते हैं? बात वही है जो एक चित्र के देखने पर होती है। नाटक भी एक प्रकार का चित्र ही है। वह ठीक चित्र-कला के नियमों का पालन करता है। चित्र छोटे से छोटे ज्ञाकार में बड़े से कड़ा बोध करा सकता है। प्रत्येक रखा से एक ज्ञनेत्वा व्यंजना हो जाती है। वहीं कला का सत्य है। यहीं काव्य का भी सत्य है।

साधारणतः काव्य के सत्य से हमारा अभिप्राय यह होता है कि काव्य में उन्हीं बातों का वर्णन नहीं होना चाहिए, और न होता ही है, जो वास्तविक सत्यता की कसीटी पर कसी जा सकतो हैं, पर उनका भी वर्णन होता है और हो सकता है जो सत्य हो सकती हैं। अब प्रश्न यह हो सकता है कि यदि यह बात है तो काव्य में अत्युक्ति अलंकार का कोई स्थान ही नहीं होना चाहिए। वह तो सर्वथा असत्य होगा। पर बात ऐसी है कि हम अपने वर्णन द्वारा पाठकों के हृद्य पर वहीं भाव जमाना चाहते हैं जो हमारे हृद्य-पटल पर जम चुका है। इसलिये उस प्रभाव का ठीक ठीक शब्दों-द्वारा प्रकट करने के लिये हमें उसे बढ़ाकर कहना पड़ता है। 'कनकभूधराकार शरीरा' कहने से यह तात्पर्य नहीं होता कि वास्तव में उसका शरीर से।ने के पहाड़ के आकार का था। वरन बात यह होती है कि सोने के पहाड़ के। देखकर जो भाव-चित्र हमारे मन पर अंकित होता है, उस शरीर के। देखकर उसकी लंबाई-चौड़ाई तथा

ऊँचाई का भी वैसा ही प्रभाव हम पर पड़ता है। अतएव अत्युक्ति अलंकार में असत्यता का आरोप करना काव्य के मूल उद्देश्य की उपेचा करना है।

सत्यं, शिवं, सुंदरम् के तीन गुणों का आराप जब से काव्य साहित्य में किया गया तब से प्रत्येक साधारण समीत्तक के विचार में इन तीनों गुणों का अभिन्नत्व मान्य हो गया है। जब कभी काव्य और लोकहित काव्य की चर्चा है।ती है, इनका उल्लेख किया ही जाता है। परन्तु जिन्होंने इस विषय में कुछ गंभीर विचार किया श्रौर तथ्य के। जानने की चेष्टा की है वे समकते हैं कि सौंदर्य तथा सत्य ते। काञ्य के आवश्यक अंग हैं परंत उसके 'शिवत्व', 'लेकिहित' आदि के विषय में मतमेद है। ऋाधुनिक यूराप में इस विषय का लेकर अपार विवाद हुए हैं। कुछ विद्वानों ने लाकहित का कव्य से बहिष्कृत कर दिया है और उसकी चर्चा करना भी काव्य की सीमा में अनुचित समभा है। इसके विपरीत कुछ धार्मिक प्रकृति के लोगों ने काव्य के। लोकहित का साधन मात्र मान लिया है और उसके विशेष गुणों की अवहेलना कर दी है। इन परस्पर विरोधी मतों के बीच में कितने ही अध्य मत खड़े हुए हैं जिन्होंने बड़े ही सुदृढ़ ऋधारों पर अपना अड़ा जमाया है। हम कह सकते हैं कि काव्य में यही एक विषय है जिस पर प्रत्येक पत्त से विचार किया गया है।

जो विद्वान् काव्य और कला के संबंध में ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करते हैं वे कहते हैं कि कलाएँ भी इस जगत् की ही भाँति निरंतर विकास कर रही हैं। यूरोप के प्राचीन काल की कलावस्तुओं का अध्ययन करनेवालों ने असभ्य या बर्बर कला का विवर्ण उपस्थित किया है। उस समय कला-सामग्री का विशेष रूप से अभाव था खतः उसका विकास भी सीमित त्तेत्र में ही हुआ था। यद्यपि उस बर्बर काल की कला-वस्तुओं का ठीक-ठीक अध्ययन खब भी नहीं किया जा सका है परंतु विद्वानों का मत है कि आचार, लोकहित आदि की वर्तमान धारणाओं का उनमें नितांत अभाव है और उनका सौंदर्य भी अतिशय निम्नकोटि का है।

उस काल के उपरांत यूरोप में कलात्रों के विकास का मध्यकाल श्राया जिसे वहाँवाले कलायों का स्वर्णयुग कहते हैं। सौंदर्य श्रौर स्वाभावि-कता की इतनी प्रचुर मात्रा के सहित उनका निर्माण किया गया है कि उन्हें देखकर उदात्त भावों का संचार हुए बिना नहीं रहता। कलाकार की रचना-चातुरी के सामने हमें सिर मुकाना पड़ता है। क्रिश्चियन मतावलंबी उस काल की मूर्तियों को अपनी धार्मिक दृष्टि से भी देखते हैं श्रीर उनमें धर्मतत्त्व का श्रिनुभव भी करते हैं। श्रब प्रश्म यह उपस्थित होता है कि उस बर्बर काल की कला-वस्तु ओं में हमें कोई सौंदर्य या सुरुचि नहीं मिलती तो क्या उसके निर्मातात्रों के हृद्य में भी वे भावनाएँ नहीं थीं ? थीं, परंतु अविकसित रूप में थीं । मध्यकाल की धार्मिक प्रेरणा से कला का जो सुंदर विकास हुआ उससे तो प्रकट होता है कि बाईबिल की धर्मपुरतक और तज्जन्य उदात्त भावनाएँ कला के विकास में सहायक हुईं। वे इतने प्रवल रूप से सहायक हुईं कि उस काल की कला के उत्कर्ष को परवर्गी कला-वस्तुएँ भी नहीं प्राप्त कर सकीं। इस अध्ययन से विद्वानों का निष्कर्ष यह निकला है कि कला का सौंद्र्य और उसका असा-धारण सत्य हो उसकी मुख्य अंतरंग विशेषताएँ होती हैं और धार्मिक भाव तथा अन्य उपकरण कलाकार के व्यक्तित्व में अथवा देश-काल के वातावरण में प्रवेश कर कला के सौंदर्य और सत्य का उन्मेष करते हैं।

भारत में बौद्धकाल की, तंत्रकाल की तथा गुप्तकाल की मूर्तियों का अध्ययन करनेवाले विद्वानों को उनमें उस काल के धार्मिक, सामाजिक खाचार खादि की छाप मिलती ही है। बहुत स्नी मृर्तियों की रचना बौद्ध जातकों, तांत्रिक खौर बाइए प्रंथों की कथाओं का खाधार लेकर की गई है। किसी देश, काल खथवा जाति के विचारों की ऐसी परंपरा ही बन जाती है खौर उस परंपरा का इतना बलशाली प्रभाव पड़ता है कि कलाओं का विकास बंद हो जाता है। इस्लाम की धर्म-पुस्तकों में एकेश्वरवाद की जो धर्मभावना हेढ़ हुई खौर तत्कालीन नवमुस्लिम खिपतियों ने मूर्तिपूजा के विरुद्ध जो खाकमण खारंभ किये वे कला और खाचार का ऐतिहासिक संबंध बतलाने में बहुत कुछ सहायता पहुँचा सकते हैं।

उनका सार अर्थ यही जान पड़ता है कि ऐतिहासिक दृष्टि से कला श्रीर आचार, कला और धर्म, कला और दार्शनिक परंपरा का परस्पर बड़ा धनिष्ट संबंध स्वीकार करना चाहिए।

परंतु इतिहास के इस निष्कर्ष का अर्थ न सममकर कुछ अद्भुत प्रकार के तथाकथित आदर्शवादी समीचक कलाओं के वास्तविक सत्य को न सममकर धार्मिक विचार से उनकी तुलना करते हैं। उनके लिये धार्मिक आदेशों का शुष्क रूप ही श्रेष्ठ कला का नियंता तथा मापदंड बन जाता है। ये कला-समीचक किसी सुंदरतम सुगठित मूर्ति का सहज सौंदर्य सहन नहीं कर सकते, न उस कला-सत्य का अनुभव कर सकते हैं जो उससे प्रसुद्धित हो रहा है। उनमें कल्पना का इतना अभाव होता है कि कलाओं की भावव्यंजना उनके लिये कोई अर्थ नहीं रखती। वे केवल उनके बाह्य रूप को ही अपने रुढ़िबद्ध आचार-विचारों की कसीटी में कसते हैं। कार्य में आकर ये कला-समीचक 'सत्य बोलों' 'अपरियह का पालन करों' आदि आदि सिद्धांत-वाक्यों को ही पढ़कर संतोष आप करना चाहते हैं। पर दुःख तो यह है कि उनकी इस रुचि की वृक्षि करनेवाला कोई भी व्यक्ति-विशेष अपने को कवि अथवा कला-कार के आसन पर प्रतिष्ठित नहीं कर सका।

मनोविज्ञान की दृष्टि से भी इस विषय का विशद विवेचन किया गया है और हम देखते हैं कि यूरोप में इसके फल-स्वरूप दो परस्पर विपरीत कला-संप्रदाय उत्पन्न हो गए हैं। इनका कार्यक्रम एक दूसरे के विरुद्ध प्रचार करना ही रहा है। कलाओं के विवेचन के प्रसंग में हम मनोवैज्ञानिक फायड के विलच्चण स्वप्न-सिद्धांत का उल्लेख कर चुके हैं और साहित्य तथा कलाओं के संबंध में फायड के अनुयायियों का विचार जान चुके हैं। उनके मत में कला के मूल में मनुष्य की वे भावनाएँ और इच्छाएँ हैं जिन्हें वह, समाज में नियमों के कारण अथवा अन्य प्रतिबंधों के कारण, वास्तविक जीवन में चरितार्थ नहीं कर सकता; अतः उन्हें वह काव्य और कला के कल्पना-जगत में चरितार्थ करता है। साहित्य आदि में श्रंगार रस की प्रचुरता को वे इसका

प्रमाण बतलाते हैं। इसके विरुद्ध मतावलंबियों न भी एक नवीन सिद्धांत की आयोजना की है और वह यह है कि सत् की प्रेरणा मनुष्यमात्र के अंतःकरण की एक स्वाभाविक वृत्ति है। मनुष्यमात्र सद्यापर, सद्धर्म, सुप्त-वृत्ति आदि से तृप्त होता है और उनके विपरीत गुणों से उसे घृणा होती है। मनुष्य की मानसिक तृषा-शांति के लिये उसे सुवृत्तियों की आवश्यकता अनिवार्य रूप से होती है। अतः यदि कलाएँ मनुष्य के अंतःकरण का सचा प्रतिविंब हैं तो अवश्य ही वे सत् की ओर प्रवृत्त होंगी।

इस श्रंतिम विचार के अनुसार कलाश्रों में लोकहित श्रादि के 'शिवत्व' की प्रतिष्ठा श्रापसे ही श्राप हो जाती है परंतु कलासमी चकों को यह मूल तत्त्व विस्मरण न होना चाहिए कि प्रत्येक काव्य का श्रथवा कला-कृति का निर्माता व्यक्ति-विशेष होता है श्रोर उसके शिवत्व का स्वकृत भी उसी के विकास के अनुकूल होता है। फिर उस शिवत्व को श्रपनी कलावस्तु में स्थापित करने के लिये उसे कला के उपयुक्त सौंद्र्य श्रोर सत्य का भी विचार रखना पड़ता है। वह ऐसा नहीं कर सकता कि लोकहित का ध्यान करके उपदेशों का पहाड़ निर्माण करने लगे श्रोर कला के वास्तविक सौंदर्य तथा उसके श्रसाधारण प्रभाव का मूल तत्त्व ही बिसार है।

श्रँगरेजी साहित्य में जब से मेथ्यु श्रानिल्ड का 'साहित्य जीवन की व्याख्या हैं' यह सिद्धांत प्रचलित हुश्रा तब से कलाश्रों का लोकपद्म पर विशेष रूप से श्रायह किया जाने लगा। श्रानिल्ड के ही समकालीन कलाशास्त्री वाल्डर पेटर ने सौंदर्य की भाँकी लेना, सुंदर को श्रसुंदर से पृथक करना श्रीर उसका रस प्राप्त करना, यही कला-समीचक का केंग्र बतातकर मानो श्रानिल्ड के लोकपद्म की बराबरी पर श्रपना सौंदर्य-पद्म उपस्थित किया। इन दोनों पद्मों में कोई तात्त्विक विरोध नहीं है। इसका प्रमाण तो इतने ही से लग जाता है कि श्रानिल्ड श्रौर पेटर दोनों ही उत्कृ ! समीचकों ने समान रीति से कियों के काव्य की श्रालोचना की श्रौर वे प्रायः एक ही निष्कर्ष पर पहुँचे हैं। परंतु यूरोप में ये दोनों ही पद्म हठवादिता क केन्द्र भी बना लिए गए जिसके

कारण वास्तविक साहित्यालोचन अवरुद्ध हो गया। एक ओर 'कला के लिये कला' का प्रचार करनेवाले पंडितों ने शास्त्रार्थ आरंभ किया और दूसरी ओर टाल्सटाय जैसे क्रांतिकारी व्यक्ति ने मानो साहित्य के चेत्र में भी क्रांति करने के आशाय से धर्म-मिश्रित कलावाद की सृष्टि की। आज भी इँगलैंड में प्रोफेसर क्विलर कोच, क्लाइव वेल जैसे विद्वान साहित्य-शास्त्री 'क्ला के लिये कला' को सिद्ध कर रहे हैं और उनके विरोध में मिस्टर आई० ए० रिचर्ड स आदि अपने उपयोगितावादी, मृल्यनिर्धारण-वादी पत्त को प्रकट करने में संलग्न हैं।

इन अनेकानेक विवादों से यदि कुछ तथ्य निकाला जा सकता है तो यही कि प्रत्येक कलाकार अपनी रुचि अथवा शक्ति के अनुसार सन् तथा असत की धारणाएँ रखता है जिन्हें वह अपनी कलाकृति में प्रकट करना चाहे तो प्रकट कर सकता है। पर इसके लिये वह बाध्य नहीं है। प्रत्येक युग अपनी अपनी विशेषताएँ रखता है। आधुनिक युग विचारों के प्रसार और जीवन-समस्यात्रों के स्पष्टीकरण का है, किंतु सब सुग ऐसे ही नहीं रहे। त्राधुनिक काल की समस्याएँ त्रागे चिरदिन तक बनी रहेंगी, अथवा उनका अंतिम समाधान उसी रूप में होगा जिस रूप में त्राज बना हुत्रा है, यह भी कोई नहीं कह सकता। त्राज यदि बर्नार्ड शा के नाटकों में विलायती जीवन की समस्यात्रों का निरूपण त्रीर समाधान किया जा रहा है तो काव्य का यही एक आशय नहीं माना जा सकता। फिर कला की दृष्टि से त्राधिनिक कला कुछ विशेष उन्नत भी नहीं मानी जा सकती। यह तो निश्चय है कि प्रत्येक कलाकृति के निर्माण का कुछ रहस्य होता है। पर केवल सौंदर्थ से मुग्ध होकर अथवा श्रानंदपूर्ण एक भलक पाकर भी काव्य-रचना की जा सकती है, श्रीर की गई है। वह सौंदर्य अववा वह आनंद की भलक उस काव्य में आकर स्वयं लोकहित बन जाती है और काव्य के लिये यही मूल लेकिहत है। काव्य तथा कला के संख्याहीन रूपों का देखते हुए ख्रीर उसके प्रभाव का सममते हुए किसी रूढ़िबद्ध, नियमित लाकहित का हम काव्य या कला का अंग नहीं मान सकते। हाँ, कलाओं का लोकपच्च हमें स्वीकार है और

कला संबंधी आरंभिक विवेचन में हम यह कह चुके हैं कि संसार के अधिकांश श्रेष्ठ कलाकार धार्मिक और उच्च प्रकृति के महापुरुष हो गए हैं। त्रंध्ययन की सुविधा के लिये काव्य के कुछ मुख्य मुख्य विभाग कर लिए जाते हैं जो केवल व्यावहारिक होते हैं। इस पुस्तक में भी उसी कुछ व्यावहारिक विभाग रीति से काव्य के विभाग किए जायँगे और उनमें से कुछ प्रचलित प्रधान विभागों का विवेचन किया जायगा, परंतु इसका यह ऋथे नहीं कि कोई एक विभाग किसी द्सरे की अपेत्ता मौलिक रूप से प्रधान है अथवा उसकी महत्ता अधिक है। कलात्मक सत्य को प्रकट करने के लिये काव्यकी अनेक शैलियाँ बना ली गई हैं। ऋपने ऋपने स्थान पर सबका समान महत्त्व है। जब मानव-मन किसी रागमयी कल्पना से उद्देलित होकर अभिव्यक्त हो उठता है तब वह अभिव्यक्ति प्रायः गीतरूप में होती है। यह स्वाभाविक प्रक्रिया सर्वत्र देखी गई है। जब उक्त उद्वेलन चित्त की किसी महान् तथा स्थायी प्रेरणा से उत्पन्न होता है अथवा बाह्य संसार की कोई उदात्त घटना इसका कारण होती है तब महाकाव्य का उद्गमन होता है। जब कल्पना का पुट हल्का होता है ऋौर मनुष्य वास्तविक जगत् के किसी व्यक्ति-विशेष या घटना-विशेष से त्र्याकर्षित होकर उसका वर्णन करता है तो गद्य-काव्य, इतिहास आदि अंथों का अग्ययन हो जाता है। जब जीयन के किसी लघु ग्रंश को ही चमत्कृत रूप में चित्रित करने की उत्कंठा होती है तब आख्यायिका अथवा खंडकाव्य की सृष्टि की जाती है। इन विभागों के भी अनेकानेक उपविभाग कर लिए गए हैं। फिर मनुष्य के त्रांतःकरण की कौन सी कृति प्रधान बनकर काव्य के किस ह्य में व्यक्त होती है यह हिसाब भी लगाया गया है परंतु हमको यह स्पष्ट कह देना चाहिए कि इस प्रकार के मानसिक अथवा काव्य संबंधी विभाग तथा उसके पारस्परिक तारतम्य स्वयं ही काल्पनिक हैं। इन्हें केवल साधारण सुविधा तथा परिचयात्मक बोध कराने के विचार से स्वीकार किया जा सकता है। इस प्रकार के श्रेगी-विभाग से कभी कभी विशेष चति भी पहुँचती है, जिससे सचेत रहना सर्वथा हितकर होगा।

अँगरेजी के प्रसिद्ध किव वर्ड सवर्थ को एक बार अपनी किवताओं को मानसिक वृत्तियों के आधार पर विभाजित करने की सनक चढ़ी थी। उसने वासना, भावना, विमर्श आदि मन के कई कठघरे बनाकर उनमें किवता-कोकिल को पालना आरंभ किया था। पर लोगों के सममाने से उसका यह प्रयास दूर हो गया, नहीं तो बहुत संभव था कि वह इसके कर में पड़कर अपनी नैसर्गिक काव्यप्रतिभा को खो बैठता।

श्रीस के जगत्प्रसिद्ध दार्शनिक और विलक्षण तत्त्ववेत्ता अरस्तू ने काव्य के कितने ही उपविभाग किए थे जो पिश्चम में श्रव तक व्यापक रीति से मान्य हो रहे हैं। हमारे देश में तो श्रेणी-विभाजन तथा वर्गी-करण की धुन सी ही सवार रही है। यहाँ जिस सूच्मता से विभाग किए गए हैं वे विशेष रूप से प्रशंसनीय होने पर भी तर्कसम्मत नहीं हो सके। अस्तु, यह कह देना आवश्यक होगा कि ये विभाग तात्त्विक आधार पर स्थित नहीं हैं। हमें यह भी प्रकट कर देना चाहिए कि इन विभागों की संख्या जितनी ही अधिक बढ़ाई जायणी उतना ही वे असदय होते जायँगे; क्योंकि सत्य तो यह है कि कला मात्र की ही भाँति काव्य की अभव्यक्ति अखंड तथा अविभाज्य है।

गद्यात्मक काव्य और किवतामय गद्य का नाम हम प्रायः सुना ही करते हैं। बाए। भट्ट की कादंबरी गद्य में है पर कितनी किवत्वपूर्ण है। इसी प्रकार बहुत सी रचनाएँ पद्य में की गई हैं जो गद्य में की जातीं तो अधिक चमत्कार उत्पन्न करतीं। बहुत-से रूपक अभिनय के लिये लिये जाते हैं और बिना अभिनय के उनका आनंद ही नहीं प्राप्त होता, पर बहुत-से ऐसे भी रूपक हैं जो पढ़ने-पढ़ाने के ही काम आते हैं और जिनका अभिनय किया ही नहीं जा सकता। इतिहास के कुछ मंथकार केवल घटनाओं का उल्लेख करके विश्राम करते हैं, परंतु कुछ उसे अधिक सरस काव्य का रूप प्रदान करने में सुख मानते हैं। काव्य का जगत ही ऐसा है जहाँ कल्पना भी सत्य बन जाती है और सत्य कल्पना का रूप धारण कर लेता ह। कीन कह सकता है कि मन के कितने तत्त्व जगत के कितने तत्त्वों से किन किन रूपों में संशिलष्ट हो रहे हैं।

प्रत्येक देश का दर्शन उसके काव्य को एक अनोखा ही रूप देने में समर्थ हुआ है फिर उस रूप का उपविभाग किस तात्त्विक दृष्टि की मान्य होगा। नारो की असंख्य मूर्तियाँ अगणित मूर्तिकारों ने अंकित की हैं; क्या वे सब प्रकार से एक दूसरे के अनुरूप हैं ? क्या सबकी सामग्री अलग अलग नहीं ? क्या सबकी रुचि में भेद नहीं; संस्कार, विकास, सब भिन्न नहीं ? जब हम किसी दूसरी भाषा की पुस्तक का अनुवाद भी अपनी भाषा में करते हैं तब भी उसे अपनी भाषा की प्रकृति के अनुकूल बना लेते हैं। कोई भी दो वस्तुएँ एक नहीं हो सकतीं, फिर काव्य के भेदोपभेद करके उनके संबंध में इदिमत्थं कहने का दुस्ताहस कौन करेगा ? आगे के संपूर्ण वर्गीकरण को केवल व्याव-हारिक सुविधा का साधन सममना उचित होगा, उसका कोई दूसरा अर्थ नहीं है।

मनुष्य में चार ऐसी मनोवृत्तियाँ हैं जिनसे प्रेरित होकर वह भिन्न भिन्न प्रकार के काव्यों की रचना करने में समर्थ होता है। वे चार मनोवृत्तियाँ ये हैं-(१) ब्रात्माभिव्यंजन की इच्छा, (२) मानव-व्यापारों में अनुराग, (३) नित्य और काल्पनिक संसार में अनुराग श्रीर (४) सौंदर्य-प्रियता। चौथी, अर्थात् सौंदर्य-प्रियता नामक मनो-वृत्ति तो सब प्रकार के काव्यों में उपस्थित रहती है, पर शेष तीनों मनोवृत्तियाँ त्रापस में इतना मिल-जुल जाती हैं कि उनको त्रालग करके उनके आधार पर काव्य को भिन्न भिन्न अंगों और उपांगों में विभक्त करना कठिन है। मान लीजिए कि हम आगरे का ताज देखने गए। उसका वर्णन हम अपने मित्र से करने लगे। उस इमारत को देखकर हमारे मन में जो विचार या भाव उत्पन्न हुए होंगे, उनको हम इस वर्णन में प्रकट करेंगे। उसकी कल्पना करनेवालों, उसके बनानेवालों, उसके कारीगरों के कौशल आदि अनेक बातों पर हमारा ध्यान जायगा और हम वे सब बातें अपने मित्र से कहेंगे। इस कार्य में सौंदर्यप्रियता-रूपी मनोवृत्ति को छोड़कर शेष तीनों मनोवृत्तियों का ऐसा संमिश्रण हो जायगा कि उनका ठीक ठीक विश्लेषण करना बहुत कठिन होगा। जैसे मानव-जीवन में इन मनोवृत्तियों का सम्मिश्रण होता है, वैसे ही काव्य

में भी यह सिम्मिश्रण दिखाई पड़ता है।

पर केवल मनोवृत्तियों के आधार पर ही काव्य के अंगों और उपांगों का निर्ण्य नहीं हो सकता । हमें यह भी देखना होगा कि काव्य किन किन विषयों का वर्णन करता है। मनुष्य के जीवन में वर्णन करने योग्य असंख्य बातें होती हैं। उनकी संख्या इतनी अधिक है कि उनकी गणना करना या उन्हें श्रेणीवद्ध करना एक प्रकार से कित ही नहीं किंतु असंभव है। परंतु प्रधान प्रधान बातों को ध्यान म रखकर हम काव्य के विषयों का विभाग चार भागों में कर सकते हैं, यथा—(१) किसी व्यक्ति का आत्मानुभव अर्थात् किसी के निज जीवन के बाह्य तथा आंतरिक अनुभव में आनेवाली बातों की समष्टि, (२) मनुष्य मात्र का अनुभव अर्थात् जीवन-मरण, पाप-पुर्य, धर्म-अधर्म, आशा-निराशा, प्रेम-देष आदि ऐसी महत्त्वपूर्ण बातें, जिनका संबंध किसी एक ही व्यक्ति से न होकर सारे मनुष्य-समुदाय से होता है, (३) मनुष्यों का पारस्परिक संबंध अर्थात् सामाजिक जीवन और उसके सुख-दुःख आदि, (४) दश्यमान प्राकृतिक जगत् और उससे हमारा संबंध।

इस प्रकार मनोवृत्तियों और विषयों के आधार पर हम काव्य साहित्य को कई श्रीणयों में विभक्त कर सकते हैं। इन दोनों आधारों के अनुसार हम ये विभाग कर सकते हैं। (१) आत्माभिव्यंजन संबंधी साहित्य अर्थात् अपनी बीती या अपनी अनुभूत बातों का वर्णन, आत्म-चितन या आत्म-निवेदन विषयक हृदयोद्गार, ऐसे शास्त्र, मंथ या प्रबंध जो स्वानुभव के आधार पर लिखे जायँ। साहित्यालोचन और कला-विवेचक रचनाएँ, सब इसी विभाग के अंतर्गत हैं। (२) वे काव्य जिनमें कि अपने अनुभव की बातें छोड़कर संसार की अन्यान्य बातें, अर्थात् मानव-जीवन से संबंध रखनेवाली साधारण बातें लिखता है। इस श्रेणी के अंतर्गत साहित्य की शैली पर रचे हुए इतिहास, आख्या-यिकाएँ, उपन्यास, नाटक आदि हैं। (३) वर्णनात्मक काव्य, यद्यपि इस विभाग का कुछ यंग यात्मानुभव यौर याख्यायिका यादि के यंत-र्गत या जाता है, तथापि पात्र-वर्णनात्मक निबंध याकविताएँ इसी श्रेणी में गिनी जा सकती हैं।

इस प्रकार मनोवृत्तियों तथा विषयों के आधार पर सब प्रकार के साहित्य को हम तीन मुख्य भागों में विभक्त कर सकते हैं। यहाँ पर यह सिद्धांत ध्यान में रख लेना चाहिए कि किव का काव्य मनुष्य के हृद्य को तभी अपनी ओर खींच सकता है जब उसमें अनुरागजनक और कल्पना को वही सामग्री विद्यमान हो जो पाठक, श्रोता या द्रष्टा के हृद्य में विशेष रूप से जागरित रहती है। अर्थात् किव अपनी मानसिक प्रवृत्ति और कल्पना के सहारे जब कोई भाव प्रकट करता है और जब वह भाव हम में भी अपना प्रतिबंब उत्पन्न करने में समर्थ होता है, तभी यह कहा जा सकता है कि वह काव्य प्रकृत काव्य है। सारांश यह कि किव और काव्य-लोलुप के हृद्गत भावों का तादात्म्य होने से ही यथेष्ठ आनंद की प्राप्ति हो सकती है।

काव्य के तीन मुख्य उपादान होते हैं—(१) बुद्धि-तत्त्व अर्थात् वे विचार जिन्हें लेखक या किव अपने विषय-प्रतिपादन में प्रयुक्त और अपनी कृति में अभिव्यक्ति करता है। (२) रागात्मक-तत्त्व अर्थात् वे भाव जिनको उसका काव्य-विषय स्वयं उसके हृद्य में उत्पन्न करता है और जिनका वह पाठकों के हृद्य में संचार करना चाहता है।(३) कल्पना-तत्त्व अर्थात् मन में किसी विषय का चित्र अंकित करने की शक्ति जिसे वह अपनी कृति में प्रदर्शित करके पाठकों के हृदय-चज्ज के सामने भी वैसा ही चित्र उपस्थित करने का प्रयत्न करता है।

जितनी रचनाएँ हैं, सब अपने रचियता के मस्तिष्क और हृदय से ही उत्पन्न होती हैं। उनका रचियता उनके प्रत्येक कान्यकार की साधना पृष्ठ में अहश्य रूप से न्याप्त रहता है। उसके प्राण, उसका जीवन, उसका सर्वस्व जिसके कारण उसकी महत्ता है, उनमें सर्वत्र पाया जाता है। अत्र किसी प्रंथ को पूरी तरह से समक्षते के लिए हमें पहले उसके

रचयिता से परिचित होना चाहिए। रचना का महत्त्व रचयिता के महत्त्व ही के कारण होता है, क्योंकि रचयिता की छाप उसकी रचना में सर्वत्र दिखाई पड़ती है। सचा प्रतिभाशाली लेखक पुराने से पुराने पिष्टपेषित विषय को भी इस ढंग से ऋपने पाठकों के सम्मुख उपस्थित कर सकता है कि उसमें नवीनता और मौलिकता भलकने लगती है। उसमें विचारों की उत्तमता तथा नवीनता के साथ ही साथ विषय-प्रतिपादन की शैली में भी अनोखायन दिखाई देने लगता है। इन्हीं कारणों से ऐसी रचना मन को मुख्य कर लेती है। पर यह तभी हो सकता है जब ग्रंथकार को उन सब बातों से, जिनके विषय में वह लिख रहा है, स्वयं अनुभव हो, उसने उनको अपने चर्म-च जुओं या हृद्य की श्राँखों से देखा हो श्रीर उन्हें भाषा द्वारा प्रकट करने में श्रपनी प्रतिभा के बल से उनपर नया प्रकाश डाला हो। रचयिता में यह शक्ति भी होनी चाहिए कि वह अपनी भाषा—अपनी शब्द-योजना—से हममें भी उन्हीं विचारों और भावनाओं की तरंगावित उत्पन्न कर दे, जिनके वशवर्ती होकर उसकी वाणी प्रस्फृटित और लेखनी चंचल हो उठती है। प्रथकार के ऐसे ही ग्रंथ वास्तव में 'काव्य' पद के अधिकारी हो सकते हैं। वही उसके प्रतिरूप, प्रतिच्छाया या उसके स्वरूप के प्रतिबिंब हो सकते हैं। त्रतएव किसो प्रथ पर विचार करना मानो उसके रचयिता पर—उसके साहित्यिक जीवन पर-विचार करना है।

परंतु कोई ग्रंथकता वास्तविक ग्रनुभग प्राप्त किए बिना ग्रंथवा मानव-जीवन या जड़-चेतन जगत् की सूच्म से भो सूच्म बातों को हृद्गत किए बिना किसी विषय पर लिखकर सफलता नहीं प्राप्त कर सकता। ग्रंगुभव ग्रंथवा ग्रंभोष्ट विषय का सर्वागीण ज्ञान प्राप्त कर लेने पर उसे स्वच्छं-दता से, बिना भय या संकोच के, ग्रंपने विचार स्पष्टतापूर्वक ठीक ठीक प्रकट करने चाहिएँ। जहाँ इस संबंध में कृत्रिमता ग्राई ग्रौर भाव कुछ के कुछ हो गए, वहाँ ग्रंथ स्थायी न होकर इस संसार में कुछ ही दिनों का पाहुना रह जाता है। हम इस बात की ग्राशा नहीं कर सकते कि प्रत्येक ग्रंथकार में भावों का विकास, विचारों का गांभीर्य तथा ग्रंगुभवों का प्राचुर्य हो, परंतु हम यह त्र्याशा त्रवश्य कर सकते हैं कि उसमें जो उत्तम से उत्तम गुण हैं, उन्हें वह अच्छी तरह हमारे सामने रख दे।

इस प्रकार लिखे हुए किसी ग्रंथ को जब हम हाथ में लेकर ध्यान-पूर्वक उसका अध्ययन प्रारंभ करते हैं तब मानों उसके कत्ता से एक प्रकार का घनिष्ठ संबंध स्थापित करते हैं। वह हमारा साथी बन जाता है। उसके विचारों, भावों और हृद्गत वासनाओं आदि से हमारा हृद संसर्ग स्थापित हो जाता है। इस प्रकार जब बधुता का नाता स्थापित हो जाता है, तब हमें उसके संबंध में सब कुछ जानने का अधिकार हो जाता है। और वह भी हमको अपना सममकर बिना किसी प्रकार के संकोच या छल-कपट के जी-खोलकर सब बातें हमसे कह डालता है। इस प्रकार उसके विचार, उसकी आशा, उसकी निराशा, उसके गुणों, उसके दोषों और उसके भाव से हम परिचित हो जाते हैं, और उसका वास्तविक स्वरूप उसके ग्रथ द्वारा हमारे सामने आ जाता है।

(१) प्रतिभा का परिचय—ग्रंथकर्ता से संबंध स्थापित करने के ज्ञनंतर उसके किसी एक ही ग्रंथ का अध्ययन करके संतोष न करना चाहिए। उसके कुछ ही ग्रंथों को पढ़कर हम उसके विषय में पूरी पूरी ग्रामज्ञता नहीं प्राप्त कर सकते। कदाचित आरंभ में किसी ग्रंथकत्ता का एक ही ग्रंथ पढ़कर हम उससे परिचित हो जायँ, परंतु इतने ही पर संतोष करना ठीक नहीं है। हम तो अपने सामने उसकी प्रतिभा का पूरा पूरा चित्र उपस्थित करना चाहते हैं। इसके लिये ग्रावश्यक यह है कि हम उसके सभी ग्रंथों का ध्यानपूर्वक ग्रध्ययन करें, क्योंकि बिना ऐसा किए हम उसके मस्तिष्क के विकास, उसके स्वभाव, उसके विचारों तथा उसके ग्रंथ लिखा से पूर्णत्या परिचित नहीं हो सकते। हाँ, यदि उसने एक ही ग्रंथ लिखा हो तो लाचारी है—बात ही दूसरी है। यह हो सकता है कि हम तुलसी-दास का रामचरितमानस पढ़कर उसका रसास्वादन कर सकें, ग्रौर किव को प्रतिभा से बहुत कुछ परिचित हो सकें, पर यह भो बहुत संभव है

नहीं, एक प्रकार से अनिवार्य भी है कि हम उसके संबंध की बहुत -सी बातें जानने से वंचित रह जायँ। यदि हम किव के समस्त प्रंथों का अध्ययन करेंगे, तो हम उसके भिन्न भिन्न प्रंथों में उसकी प्रतिभा के भिन्न भिन्न रूपों का दर्शन कर सकेंगे, और यह भी जान सकेंगे कि उसने भिन्न भिन्न अवस्थाओं में भिन्न भिन्न भावों से प्रेरित होकर कैसे अपने को अनेक रूपों में प्रकट किया है। इस प्रकार किसी किव या प्रंथकार के समस्त प्रंथों के अध्ययन से हम उस किव या लेखक की भिन्न भिन्न कुतियों को आपस में एक दूसरी से मिला सकेंगे, उनकी समता और विषमता या विभिन्नता को जान सकेंगे, उनके विषय, उनके उद्देश, उनकी रचना-शैलियों और उनकी विषय-विवचना की रीतियों से परि-चित हो सकेंगे। ऐसा होने पर हम इस बात का भी अनुभव प्राप्त कर सकेंगे कि किस प्रकार एक ही व्यक्ति ने अपने जीवन के भिन्न भिन्न समयों में भिन्न भिन्न मनोवृत्तियों से प्रेरित होकर अपने स्वरूप को भिन्न भिन्न रूपों में व्यक्त किया है।

(२) रचना-शैली—किसी किव या प्रथकार की रचना-शैली भी उसकी कृति को समभने में हमारी सहायक होती है। कुछ लोगों का समभ में साहित्य-शास्त्र के सिद्धांत जानना चुने हुए लोगों का ही काम है, सबका काम नहीं। यदि यह संमित ठीक हो तो भी साहित्य के ग्रंग-प्रत्यंग की जानकारी प्राप्त किए बिना भी हम लेखन-शैली के ग्राधार पर ही किसी किव या प्रथकार से विशेष परिचित हो सकते हैं। यह प्रायः देखा जाता है कि हम किसी किव का कोई छंद ग्रथवा किसी प्रथकार का कोई वाक्य सुनते ही कह उठते हैं कि यह दोहा बिहारी के ग्रातिरक्त दूसरे का हो ही नहीं सकता, ग्रथवा ग्रमुक वाक्य ग्रमुक लेखक का ही है। ग्रच्छा तो वह कोन-सी बात है, वह कोन-सा गुण है, जिसके कारण हम ऐसा कहने में समर्थ होते हैं? इस संबंध में पहली बात तो यह है कि जब हम ऐसा कहते हैं, तब हमारा ध्यान उस किव या लेखक के भावों या विचारों को प्रकट करने के ढंग पर जाता है। हम ग्रपने किसी मित्र या

संबंधी को वाणी सुनते ही उसे पहचान लेते हैं। परिचितों की आवाज में एक विशेषता होती हैं जिससे हम पूर्णतया अभिज्ञ होते हैं, चाहें हम उस विशेषता का विश्लेषण करने में समर्थ हों या न हों, पर उसे हम पहचान अवश्य सकते हैं और अपने मन में दूसरों की आवाज से उसकी विभिन्नता स्थिर कर सकते हैं। वाणी की यह विभिन्नता हमें अपने मित्र या संबंधी की आवाज पहचानने में समर्थ करती है। इसी अकार किसी किव या लेखक की शब्द-थोजना, वाक्य-रचना या विचार-व्यंजना का ढंग ही हमें बतला देता है कि वह कीन है। हमें इन सब बातों में उसका जो व्यक्तित्व दिखाई देता है, उसी से हम कह देते हैं कि यह पद या वाक्य दूसरे का हो ही नहीं सकता। इसी का नाम लेखन-शैली या रीति है।

एक बिद्वान् ने रचना-शैली को विचारों का परिच्छद कहा है, पर यह ठीक नहीं, क्योंकि परिच्छद शरीर से अलग रहता है। वह अपना निज का अस्तित्व रखता है। उसकी स्थिति उस व्यक्ति से भिन्न होतो है पर जिस प्रकार मनुष्य से उसके विचार अलग नहीं हो सकते उसी प्रकार विचारों को व्यक्त करने का ढंग भी उनसे ऋलग नहीं हो सकता। अतएव शैली को विचारों का परिच्छद न कहकर यदि ह्म उन विचारों का दृश्यमान रूप कहें, तो बात कुछ अधिक संगत हो सकती है। भाषा का प्रयोग तो सभी लोग करते हैं, पर प्रतिभावान को भाषा कुछ निरात ढग को ही होती है। वह उसके भावों की क्रीतदासो-सी होती है और उसे वह अपने विचारों को प्रकट करने के लिये, अपनी इच्छा के अनुसार अपनी विशेषता के अनुरूप एक विशेष प्रकार के साँचे में डाल देता है। उसके भागों, विचारों, मनोवृत्तियों तथा कलानाओं का जमघट और अनुक्रम, उपमा अनुप्रास आदि अलं-कारों का प्रयोग, उसकी सूम्म, उसकी गंभोरता, निपुणता आदि उद्भावनाएँ और सन को तरंगें, जो उसके मिसक की भाषा का रूप धारण करके अकट होती हैं, उसको शैली पर विशेषता का छाप लगा देती हैं।

े (३) समयानुक्रम और विकासक्रम—इस प्रकार के अध्ययन के लिये यह त्रावश्यक है कि हम यह कार्य किसी निर्दिष्ट प्रणाली के अनु-बार करें। इसमें संदेह नहीं कि सबसे अधिक समुचित और सुगम प्रणालो वह है जिसमें प्रथों से त्राविभाव के समय का ध्यान रखकर उनका अध्ययन किया जाता है। अर्थात् जिस कम से प्रंथों का आवि-माव हुआ हो, उसी क्रम से उनका अध्ययन किया जाता है। इस प्रकार के अध्ययन से वे यंथ उस यंथकार के कमविकसित मानसिक जीवन और कला-कोशल का सर्वागपूर्ण और स्पष्ट चित्र हमारे सामने उपस्थित कर सकते हैं, तभी हमें उनमें य थकार के अनुभव के भिन्न भिन्न रूपों, उसके मानसिक और नैतिक विकासों के क्रमों तथा उसके कौशल को वर्षमान पुष्टि का पूरा पूरा त्रीर शुद्ध इतिहास ज्ञात हो सकता है। सारांश यह है कि इस प्रकार हमें उसको प्रतिमा के क्रमविकास का पूरा पूरा ज्ञान हो सकता है। त्राजकल कुछ लोगों में ऐसी धुन समाई हुई है कि वे किसी प्रतिभाशाली प्रथकार के लिखे पत्रों, चिटों तथा अपूर्ण लेखों आदि का संग्रह बड़े छत्साह और अध्यवसाय से करते हैं। यह धुन कहीं कहीं तो पागलपन की सीमा तक पहुँच जाती है। इस संबंध में इतना हो कह देना यथेष्ट होगा कि किसी य थकार की लेखनी से निकली हुई प्रत्येक चिट्ठी या चिट न कभी एक के महत्त्व की हुई है और न कभी हो ही सकती है। अतएव केवल महत्त्वपूर्ण वस्तुओं का संग्रह करना हो उचित है। हिंदी के समस्त प्राचीन ग्रंथों का अभी तक प्रकाशन नहीं हुआ। कहना तो यह चाहिए कि अभी बहुत हो थोड़े प्राचीन प्रथों का प्रकाशन हो पाया है। इस अवस्था में पहले तो यह आवश्यक है कि जो प्रथ मिल जायँ, वे सब प्रकाशित होते जायँ, श्रीर किसी कवि या लेखक के जीवन से संबंध रखनेवाली जितनी सामग्री मिले, सब संगृहीत कर ली जाय, जिसमें वह प्रथ और वह सामग्री काल-कवित होने से बच जाय। इसके अनंतर अनुकूल समय याने पर उनको जाँच-पड़ताल करके नहत्त्वपूर्ण और उपयोगी वस्तुएँ, अनुपयोगी और अनावश्यक वस्तुओं से अलग कर ली जायँ।

(४) तुलनात्मक प्रणाली—यंथों के अध्ययन में आनुपूर्व्य अर्थात ससयानुक्रम-प्रणाली का अवलंबन करने में हमें पद पद पर कवि की कृतियाँ की पारस्परिक समानता या विभिन्नता पर विचार करना चाहिए श्रौर तदनुसार उसके महत्त्व श्रौर उसकी प्रतिभा को तुलनात्मक कसौटी पर कसना चाहिए। इसके अनंतर हमको उस कवि की तुलना ऐसे अन्य कवियों से करनी चाहिए, जिन्होंने उसी या उन्हीं विषयों पर लेखनी चलाई हो, एक ही प्रकार की समस्यात्रों पर विचार किया हो श्रौर जो एक ही प्रकार की स्थिति में स्थित रहे हों, श्रथवा कारण विशेष से जिन्हें हमारा मन एक दूसरे से अलग न कर सके, जैसे, यदि हम तुलसीदासजी पर विचार करना चाहें, तो हमारा मन हठात् सूरदास. केशवदास और ब्रजवासीदास आदि पर जायगा और हम उन्हें आपस में मिलाकर उनकी समानता या विभिन्नता का विचार कर सकेंगे। इस प्रकार हम सुगमता से तुलसीदासजी के महत्त्व का निर्णय कर सकेंगे। उनकी प्रतिभा और उनके काव्य-कौशल की माप भी हम अच्छी तरह कर सकेंगे। इसी प्रकार हम देव, भूषण और मतिराम को साथ साथ पढ़कर उनकी कृतियों के तारतम्य का ज्ञान प्राप्त कर सकेंगे।

हम यह बात पहले ही लिख चुके हैं कि किसी कि के विषय में विचार करने के लिये यह आवश्यक है कि हम उसकी मनोवृत्तियों को समभें, उसको प्रवृत्तियों को जाने, उसके उद्देश से अवगत हों और उसकी किवत्व-शक्ति, का अनुमान करें; सारांश यह कि उसके आंत:करण का पूरा विश्लेषण करके उसको आत्मा से परिचित हो जायाँ। इसमें सफलता प्राप्त करने के लिये तुलनात्मक प्रणाली ही सब से उत्तम साधन है।

(५) जीवन-चरित—िकसी किय या लेखक के विषय में श्रालोच-नात्मक विचार करने के लिये उसका जीवन-चरित जानना परम श्रावश्यक है। बिना इसके हम यथार्थ श्रालोचना करने में श्रसमर्थ होंगे। जब कोई ग्रंथ हमारा ध्यान श्राकृष्ट करता है, तब हमारे मन में यह बात जानने का कुत्हल श्रापसे श्राप उत्पन्न हो जाता है कि उसका कर्ता कौन

है, वह कब हुआ, उसके सहयोगी और सहचर कौन कौन थे, उसने अपने जीवन में किस प्रकार और कैसे कैसे उद्योग किए, कहाँ तक उसे उनमें सफलता या विफलता रही और उसके मंथ का उसके जीवन से कहाँ तक संबंध है। यदि इन सब बातों का ठीक ठीक पता लग जाय, तो हमें उस कवि या लेखक के यंथ अधिक रोचक और मनोरंजक ज्ञात होंगे और हम उन्हें बड़े चाव से पढ़ेंगे। अतएव किसी प्रंथकार या कवि की कृति को सुचार रूप से समक्षने और उससे आनंद उठाने के लिये यह आवश्यक है कि हम उसके जीवन की मुख्य मुख्य वटनात्रों से परिचित हों, परंतु साथ ही यह भी त्रावश्यक है कि जीवन चरित विश्वसनीय हो और उसका उपयोग विवेक-पूर्वक किया जाय । इन दोनों बातों के बिना त्रसीष्ट-सिद्धि में वह हमारा सहायक नहीं हो सकता। जीवन चरितों में कभी कभी इतनी तुच्छ यौर अप्रासंगिक बातें लिख दी जाती हैं, जिनका कुछ भी मूल्य नहीं होता और जो चरित्र-नायक के यथार्थ जीवन पर कुछ भी प्रकाश नहीं डाल सकतीं। तुलसीदासजी के रामचरितमानस का महत्त्व जानने के लिये यह आवश्यक नहीं कि हम यह भी जान लें कि उन्होंने कितने मुरदे जिलाए थे अथवा उस प्रसिद्ध पिशाच से किस भाषा में बातचीत की थी। ये ऐसी बातें हैं जो रामचरित-मानस को समभने और उससे आनंद उठाने में हमारी सहायक नहीं हो सकतीं। पर हाँ, अपनी सहधर्मिणी के मायके चले जाने पर अत्यंत आसक्ति के कारण उनका उसके पीछे पीछे दौड़ा जाना एक ऐसी घटना है जिसका जानना बहुत त्रावश्यक है, क्योंकि गोस्वामीजी की पत्नी का यह कहना कि-

लाज न लागति स्रापु को, दौरे स्राप्हु साथ । धिक धिक ऐसे प्रेम को, कहा कहहुँ मैं नाथ ॥ स्रिय-चरम-मय देह मम, तामें जैसी प्रीप्ति । वैसी जौ श्रीराम महँ, होति न तौ भवभीति ॥

वह काम कर गया जिससे गांखामीजी कुछ के कुछ हो गए-राम-चंद्रजी के भक्तशिरोमिए। होकर रामायण की रचना की बदौलत हिंदी-साहित्य में सर्वोच्च आसन पर जा विराजे। यदि यह मर्मभेदी बात उनकी पत्नी के मुँह से न निकलती और वह उनके प्रेम का वैसा ही बदला देती, तो अन्य लाखों करोड़ों मनुष्यों के सहश तुलसीदासजी भी अपनी जीवन-यात्रा पूरी करके परलोकवासी हो जाते और उनका कोई नाम भी न जानता। पर होना तो कुछ और ही था। वह व्यंग्य तुलसीदासजों के हृदय में चुभ गया और उसने उन्हें संसार से विरक्त बनाकर राम-भक्ति में ऐसा लीन कर दिया कि वे रामचिरतमानस के भक्तिरस-प्रवाह में लोगों को मग्न करके अपने आपको अमर कर गए। कहने का तात्पर्य यह है कि साहित्यालोचन में आलोचक के लिये यह परम आवश्यक है कि वह किव या लेखक के जीवन-चरित से अपने प्रयोजन की सार-वस्तु निकाल ले और निस्सार को छोड़ है। जीवन-चरित को विवेकपूर्वक काम में लाना इसी का नाम है।

(६) श्रद्धा-किसी किव की कृति को अच्छी तरह समभने के लिये यदि उस किव के प्रति श्रद्धा नहीं, तो कम से कम सहानुभूति ते। अवश्य ही होनी चाहिए। बिना श्रद्धा के किव के श्रंतस्तल या श्रात्मा तक पहुँचकर उससे अवगत होने और उसके गुगा-दोष जानने में मनुष्य समर्थ नहीं हो सकता। यह आवश्यक नहीं कि जितने प्रथ हम पढ़ें सभी के रचियतात्रों के प्रति हममें सहानुभूति या श्रद्धा हो। यह मानना ही पड़ेगा कि संसार में रुचि-वैचिन्य भी कोई वस्तु है श्रीर इसे मान लेने पर यह कहना असंभव हो जायगा कि सभी बड़े बड़े कवियों से हमारी सहानुभूति होनी चाहिए। किसी को वीर-रसात्मक काव्य के अध्ययन में जितना आनंद मिलता है उतना शृंगार-रसात्मक काञ्य म नहीं मिलता। यदि कोई रसिक भूषण से अधिक सहानुभूति श्रीर उनमें श्रधिक श्रद्धा रखता हो श्रीर बिहारी को उपेत्ता की दृष्टि से देखता हो, तो यह कोई दोष की बात नहीं। यह उसका रुचि-वैचित्र्य है जो एक से स्तेह और दूसरे से औदासीन्य या उपेचा उत्पन्न कराता है। अतएव यह आशा करना व्यर्थ है कि सब लोग सभी कवियों या प्रंथकारों की कृतियों से एक-से आनंद की प्राप्ति कर सकेंगे। पर यह अत्यंत आवश्यक है कि जिस ग्रंथ का हम अध्ययन करना चाहते हों उसके रचियता से सहानुभूतिपूर्वक अपना परिचय आरंभ करें, और यदि क्रमशः हमारी सहानुभूति श्रद्धा में परिवर्तित हो गई, तो यह समभना चाहिए कि हम उसकी आलोचना के अधिकारी हो गए। पर साथ ही यह भी ध्यान रखना चाहिए कि वह श्रद्धा कहीं अधिवश्यास का रूप न धारण कर ले; क्योंकि अपनी आँखें खोलकर हम संसार में पथ-प्रदर्शक वनने के अधिकारी न हो सकेंगे। इसी लिये समालोचना के कार्य में हमें विवेकपूर्वक अप्रसर होना चाहिए।

## चौथा अध्याय

## कविता का विवेचन

पिछले अध्याय में काव्य का विवेचन करते हुए उस शब्द का अयोग गद्य और पद्म दोनों अर्थों में किया गया है। इस अध्याय में हम कविता का विवेचन कर रहे हैं, जिसकी गद्य त्रीर पद्य सीमा पद्म-बद्ध साहित्य तक ही है। साहित्य और कला के जिस मौलिक रूप को हमने प्रत्यत्त किया है उसके अनु सार उपको अखंड सत्ता का गद्य और पद्य की कोटियों में विभाजन कियो तात्त्रिक आधार पर नहीं है, तथापि साहित्य-शास्त्र लिखते हुए हमें शब्दों को पारिभाषिक रूप देने को आवश्यकता पड़ती है और व्यवहार को दृष्टि से गद्य और पद्य में कुछ स्पष्ट श्रंतर सो दिखाई देते हैं। यद्यपि गद्य के ऐसे भी उदाहरण मिलते हैं जो अलंकार और कल्पना के चमत्कार में उत्कृष्ट पद्य से कम नहीं हैं और पद्य के भी ऐसे उदाहरण मिलते हैं जिनको सरल निरलंकार स्वाभाविकता गद्यत्र सावित होतो है, तथापि पद्य में संगीतकला को छाया अधिक स्पष्ट और प्रभावशालिनी देख पड़ती है, कल्पना का अधिक अनिवाय रूप देख पड़ता है और उसको रसमयता भो अधिक बलवती समभ पड़ती है। पद्य का स्वर अधिकांश में तालबद्ध होता है, भक्तों के पद तो संगीत के साँचे में ही ढले हुए हैं। गद्य में मनुष्य की बुद्धिकिया अधिक प्रबल रूप में प्रतिफलित होती है, पद्य में उसकी भावना की गति अधिक तीव होती है। गरा में चरण परा की भाँति नृत्य नहीं करते, उसमें यति आदि का नियम नहीं माना जाता।

ऐतिइ। सिकों का मत है कि संसार के साहित्य में आदि काल से पद्म की ही प्रधानता थी, गद्म का बहुत पीछे से प्रचार हुआ। इस मत

का आधार लेकर बहुत से विद्वानों ने गद्य और पद्य के संबंध पर कितनी ही टीका-टिप्पर्णा की है। मैकाले का कहना है कि जैसे जैसे सभ्यता का विकास होता जाता है वैसे वैसे कविता का हास हो रहा है। यदापि यह किसी अंश तक सत्य हैं कि भौतिक सभ्यता की वृद्धि के कारण कल्पना और आदर्शमय काव्य की कमी हुई है, परन्तु इससे कोई अटल नियम या स्थायी निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता। संभव है इस भौतिकवाद् की प्रतिक्रिया का समय त्राने पर कविता को उसकी पूर्व विभूतियाँ उतनी ही मात्रा में वरन् उससे भी अधिक प्राप्त हो जायँ। कुछ विद्वान् जो दार्शनिक रुचि के होते हैं अथवा जो मस्तिष्क की प्रवल शक्ति लेकर उत्पन्न होते हैं वे भी पद्म के विपन्न में गद्म को अधिक आदर देते हैं। उनमें से कतिपय यह भ्रांत मत भी प्रकट करते हैं कि आरंभ में जब मनुष्य जीवजगत् से अधिक परिचित न होने के कारण मूर्य था और बात बात में आश्चर्य-चिकत हो उठता था तब कविता अधिक उपयोग में लाई जाती थी। जैसे जैसे मनुष्य का ज्ञान बढ़ता गया, गद्य का प्रयोग भी बढ़ता गया। इनके मत में शुष्क अनलंकृत विचार, जो गद्य में व्यक्त किए जाते हैं, अधिक सत्य होते हैं और कविता उस सत्य से बहुत कुछ रहित होतो है। यह धारणा असाहि-त्यिक और उपहासास्पद भी हैं किंतु यह इस सत्य का आसास अवश्य देती है कि गद्य, मनुष्य के व्यावहारिक भाव-विनिमय का साधन होने के कारण, अधिक स्पष्ट और नीरस होने को बाध्य है। उसकी नित्य-प्रति की उपयोगिता उसकी सुकुमार कला का अपहरण करके बदले में उसे एक दृढ़ता और पृष्ट शक्ति प्रदान करती है जिसका एक अलग महत्त्व है।

कुछ त्रपर विद्वान गद्य का सामाजिक प्रचलन देखकर गद्य श्रीर पद्य में एक श्रन्य विभेद बताने का प्रयास करते हैं। गद्य समाज की वस्तु है श्रतः वह सामाजिक सत्य; यथार्थवाद को श्रिधिक मात्रा में प्रकट करता है श्रीर पद्य मनुष्य की श्रलंकृत भावना की उपज होने के कारण श्रिधिकतर उन उदात श्रादर्शों का व्यंजक बन गया है जो व्यक्ति की उच साथना में उसे उपलब्ध होते हैं। किवता की कला अधिक सूच्म और मोहिनी है। वह व्यक्ति की असाधारण परिस्थिति की उपज है अतः उसमें साधारण लोक-व्यवहार का प्रदर्शन नहीं किया जाता। अधिकांश में वह मानव-मन को अनोखोगंभीर और सूच्म वृत्तियों का प्रकाशन करती है, इसिलये वे विद्वान् मूल से ही किवता को आदर्श-वादिनी मानते हैं। यह अवश्य है कि किवता मनुष्य की संगीतमय मनोवृत्ति का उद्रेक होने के कारण गद्य को अपेना अधिक मार्जित और सुष्ठु होने का दावा कर सकती है परंतु इसका कोई नियम निर्धारित नहीं किया जा सकता। केवल दिग्दर्शन के लिये अपर के विभेद काम में लाए जा सकते हैं।

साहित्य और काव्य का विवेचन करते हुए हमने भावों के उस त्रपार भेद को देखने और समभने की चेष्टा की, जो कलामात्र का त्राधार है। साथ ही हमने काव्य के उपकरण भाव-पत्त त्रुलंकार, रस, रीति त्र्यादि के तत्त्वों पर भी दृष्टि डाली जो कलाओं के सौंदर्य और प्रभाव के हेतु हैं तथा जिनसे उनके व्यक्तित्व का निर्माण श्रीर उत्कर्ष का साधन होता है। इस विचार से सभी कलाओं के दो पत्त बन जाते हैं, जिन्हें हम क्रमशः भाव-पत्त श्रोर सोंदर्य-पत्त कह सकते हैं। पश्चिम के कुछ कला-समीत्तकों ने इस सौंदर्य-पत्त को कला-पत्त कहकर पुकारा है, परंतु इसका यह अर्थ नहीं कि सौंदर्य हो एकमात्र कला का पत्त है। इसका अर्थ केवल यही हो सकता है कि भावों के विस्तार की कोई सीमा नहोने के कारण उनके संबंध में कोई नियम-निर्धारण भो नहीं किया गया। भावमात्र काव्य ख्रोर कला के विषय होने के कारण उनका कोई निर्वचन किया ही कैसे जाता ? कुछ अन्य समीचकों ने साहित्य-शास्त्र में तो नहीं किन्तु धर्म, दर्शन और आचरण शास्त्रों में भावजगत् की विस्तृत समीचा को है। यद्यपि हमारे भावों की कोई परिधि नहीं है तथापि धर्माचार्यों श्रीर दार्शनिकों ने संसार के हित की दृष्टि से श्रीर श्रात्मा के विकास का लद्य करके प्रायः सभी समयों में अपने अपने मत व्यक्त किए हैं

A.

और वे मत संसार में मान्य भी हुए हैं। समाज और व्यक्ति के संस्कार और विकास को सूचना देनेवाले उसके भाव ही हैं जिनकी परिष्कृति समाज को एक स्वाभाविक किया बन गई है। इन संस्कृत और परिष्कृत भावों को धारण करनेवाले, उत्तरोत्तर उन्नति को प्राप्त करनेवाले, समाज अपने काव्य और कलाओं में अपनी विकसित रुचि का परिचय देते आए हैं। देश और साहित्य का इतिहास समाज के उस विकास का साची-स्वरूप है।

हमारे देश के प्राचीन साहित्य-शास्त्रों में भी साहित्य के भाव-पत्त का खलग से कोई निरूपण नहीं किया गया है परंतु उनमें यह निर्देश अवश्य किया गया है कि काव्यकार को विविध शास्त्रों का खनुशीलन कर लेना चाहिए, तदुपरांत लेखनी उठानी चाहिए। इसका अर्थ यही है कि उसे भावों का मार्जित और परिष्कृत रूप देख लेना चाहिए। विचारों के ज्ञानगम्य खनुक्रम से परिचित हो जाना चाहिए। परंतु हमारे साहित्य-शास्त्रियों को केवल इतने ही निर्देश से संतोष नहीं मिला। धर्म और दर्शन-संबंधी शास्त्रों के खनुशीलन को विधि के साथ ही उन्होंने साहित्य को अर्थ, धर्म, काम, मोच इन चारों पुरुषार्थीं का साधन बताया। इसका खाशय भी यही जान पड़ता है कि भावों के संस्कार में तत्परता कदापि कम न हो वरन सदैव बढ़ती रहें।

कोई भी धार्मिक या नैतिक व्यवस्था साहित्य का यथार्थ नियम नहीं वन सकती और न संसार के भिन्न भिन्न रुचिवाले साहित्य-प्रेमियों द्वारा वे स्वोकार को जा सकती हैं। इसिलए कला के लेन्न में भावों के संबंध का कोई ग्राचार-शास्त्र व्यवहार में नहीं लाया जा सकता। हमने भी साहित्य और काव्य के विवेचन में ग्रपार भाव-भूमि का दर्शन कर लिया है और ग्रागामो ग्रध्यायों में हम उसके विविध ग्रंगों के सौंदर्थ-पद्म का दर्शन करने को चेष्टा करेंगे। परंतु यहाँ यह बात विशेष मनोथोगपूर्वक समक्त लेनी चाहिए कि कला के भाव-पद्म के संबंध में ग्रिधिक चर्चा न किए जा सकने का यह ग्रंथ नहीं है कि वह पद्म कलाग्रों के लिये ग्रिधिक महत्त्व नहीं रखता। महत्त्व तो वह इतना ग्रिधिक रखता

है कि उसके बिना उसका श्रास्तत्व हो श्रमंभव है। हम यह भी नहीं कह सकते कि भावों का चिरंतन विकास नहीं होता अथवा मनुष्य जाति अपने श्रादि काल से एक ही भाव-भूमि पर स्थित है। ऐसा कदापि नहीं है, क्योंकि वह तो समाज की मृत्यु का सूचक है। परंतु इस संबंध के श्रिषक विवेचन के लिये धार्मिक और दार्शनिक शास्त्रों का श्राश्रय लेना ही श्रिषक उचित होगा। मनुष्य की भौगोलिक स्थिति, सामाजिक संघटन, महापुरुषों के प्रभाव श्रादि के कारण देश और जाति के भाव बदलते रहते हैं। कभी कभी एक देश की कविता दूसरे देश को रुचिकर नहीं होती। इसका कारण यह है कि भावों की धारणा भिन्न भिन्न हो गई है। नृशंसता, हत्या श्रीर नम्रता के चित्रों पर श्राधुनिक सभ्य समाज प्रतिबंध लगा रहा है और भारतीय रंगमंच पर मृत्यु श्रादि के हश्य निद्याने का विधान है ही।

भावों को अभिन्यक्ति को शैली ही कविता और कलाओं का रूप धारण करती है। कभी स्वर (संगीत) द्वारा, कभी शब्द (साहित्य) द्वारा और कभी चित्र आदि द्वारा भाव व्यंजित किए

कला-पच जाते हैं और कभी इनके संमिलित प्रभाव से भी वह कार्य किया जाता है। अतः कलाओं के अध्ययन में स्वर, शब्द और रेखा आदि की साधना करनी पड़ती है। किवता मुख्यतः शब्द की साधना है किंतु इसके अंतर्गत कितनो हो अन्य साधनाएँ भी समिलित हो गई हैं। भारतीय काव्य-विवेचन में किवता और कला का अधिकांश विवेचन रस का आधार लेकर किया गया है, जो रस काव्य आदि का आतमा है और उसकी आतमा माना गया है। रस ही काव्य की आतमा है और रस की निष्पत्ति विभाव, अनुभाव, संचारी भावों के संयोग से होती है। काव्य और कुछ नहों, रसात्मक वाक्य ही है। काव्य के गुगा और अन्य संदर विशेषताएँ उस रस का उत्कर्ष करती हैं और उसके दोष (स्वलन) उसका अपकर्ष करते हैं। उसके गुगों में साहित्यक रीतियाँ और तदनुसार माध्य, प्रसाद आदि गुगा तथा अनेकानेक काव्यालंकार हैं। दोषों की संख्या साहित्य-शास्त्रों में सैकड़ों

तक पहुँची हैं, जिसका अर्थ यह है कि उनसे बचने की चेष्टा करने से रसानुभव उत्कृष्ट मात्रा में हो सकता है। अलंकारों के द्वारा रस की अनुभूति और भी स्थायी हो सकती है।

आरंभ में यह निर्णय कर लेना चाहिए कि रस के काव्य की आत्मा होने का क्या अर्थ है। इसका तो अर्थ यही है कि काव्य के पाठकों, नाटक के सामाजिकों और चित्र के दर्शकों के हृदय में कला का आनंद प्राप्त हो जाना ही उनकी चरम सफलता है। ऐतिहासिक दृष्टि से रस सर्वप्रथम अभिनय के संबंध में ही माना गया था और भरत मुनि के नाट्यशास्त्र में पहले-पहल इसका निरूपण हुआ था। अतः रूपकों का अभिनय करनेवालों और उसके दर्शकों को लेकर ही यह आरंभ में चरितार्थ हुआ। पीछे से यह काव्य आदि अन्य कलाओं में भी प्रवेश कर गया और इन दिनों तो यह संपूर्ण भारतीय कला-विवेचन का मृल त्राधार बन गया है। रस-निष्पत्तिवाले भरत के वाक्य को लेकर कितने ही अर्थ किए गए और कई साहित्यिक संप्रदाय खड़े हुए, परंतु कला-विवेचन के हिसाब से इसका इतना ही अर्थ हो सकता है कि नाटक का श्रभिनय करनेवाले पात्रों, उनकी वेष-भूषा, उनकी परिस्थिति, हाव-भाव आदि का दृश्य देखकर मृत रूपक के विषय में सामाजिकों के हृद्य में जो आनंद की अनुभूति हुई वही रस है, अभिनय करनेवाले पात्रों का तो वास्तव में कोई त्र्यस्तित्व नहीं है। जैसे किसी काव्य-ग्रंथ की छपी हुई या हस्त-लिखित प्रति हो वैसे नाटकों के ये अभिनेता हैं। जैसे कविता-पुस्तक में विराम आदि चिह्नों की सहायता से अर्थ ग्रहण करने और काव्य का रस लेने में अधिक सुगमता होती है, वैसे ही रूपकों का अभिनय करनेवालों के सहारे हम उस रूपक का अधिक सहज भाव से श्रानंद ले सकते हैं। अतः नाटक के रस का संबंध अभिनेता-कपी मध्यस्थ से उतना ही है जितना काव्य के रस का संबंध उसकी छपी हुई प्रति से है।

कल्पना की जाय कि हम दो व्यक्तियों में से एक किसी नाटक का पाठ कर रहा है और दूसरा उसका अभिनय देख रहा है। ऐसी अवस्था में, यदि वास्तव म उस रूपक में रसात्मकता है तो रसानुभव दोनों को होना चाहिए। यदि कुछ छंतर है तो इतना हो कि अभिनय देखनेवाला प्रत्यच्च उन विभाव-अनुभाव आदि का रूप देख सकता है और पाठ करनेवाला अपनो कल्पना के रंगमंच पर उन्हें देखता है। दर्शक उन विभाव अनुभाव का जो रूप अभिनय में देख रहा है वह वास्तव में उसका मिथ्या रूप है। वह रूप केवल उसको कल्पना को उत्तेजित करके सत्य रूप दिखा सके, यही अभिनय की सार्थकता है। कुछ प्राचीन समीचकों ने यह कहने का साहस किया था कि अभिनय का आनंद इस बात में है कि दर्शक उसमें सत्य की अनुकृति पाता है। तथापि अनुकृति अनुकृति ही है। रसात्मकता अनुकृति में नहीं है, वह तो मूल कृति में है और वहीं से उसका आनंद पाठक, श्रोता या सामाजिक के हदय में होता है। अभिनेताओं के उपकरण से रूपक की रससामभी सामाजिकों के हदय में अधिक सुगमता से पहुँचती है।

इस तथ्य को स्पष्ट करने के उपरांत अब हम यह समम सकेंगे कि 'रस' केवल एक अनुभूति है जो किसी कलाकृति को देख या सुनकर हमारे मन में उत्पन्न होती है। यह एक मनोवैज्ञानिक प्रक्रिया का परिएाम है कि किसी चित्र के सुसज्जित रंगों, रेखाओं आदि के हारा हमारे मन में उस चित्र की वास्तिविकता जागरित होती है और हमें सुख मिलता है। मान लीजिए हमारे सामने कई चित्र रखे हुए हैं। यह भी मान लीजिए कि सबका आकार प्रायः एक ही है। मान लीजिए वह आकार में आठ इंच लंबा और छः इंच चौड़ा है, परंतु एक चित्र में दूरस्थ प्रकृति की एक निर्जन भाँकी है, दूसरे में भगवान कुछए की किसी अलौकिक लीला का रूप है, तीसरे में हमारे किसी देश-नेता का चित्र है और चौथे में एक छोटे से पुष्प को बड़े आकार में आंकित करके दिखाया गया है, तो हमने देखा कि यद्यपि उन चित्रों का आकार एक ही है किंतु उनमें प्रदर्शित रूप बहुत ही मिल्न है। उन रूपों में आकार का, समय का, रंग का, रूप का कुछ भी सास्य नहीं है। एक ही आकार की चित्रभूमि में ये चार अत्यंत अनोखे

रूप श्रंकित किए गए हैं, तथापि इस विभिन्नता में भी जो एकता है, वह यह है कि इनमें से प्रत्येक चित्र को देखकर हमारो श्रातमा प्रसन्न हा रही है। वह श्रनुभव करती है कि ये अनुकृतियाँ सफल हुई हैं। वह इन अनुकृतियों के द्वारा वास्तविक रूप को ग्रहण करने का अवसर प्राप्त करती है। अनुकृति के द्वारा अन्य रूप का जो ग्रहण होता है वह कला हो प्रसाद है। ग्रहण होते हो रस की निष्पत्ति होती है, और रस की निष्पत्ति ही कलात्मक आनंद का अनुभव है।

रस को अनुभूति होने पर हम यह समक सकते हैं कि जो कविता हमारे सामने रखो गई है अथवा जो कलावस्तु हमें परीचा के लिये दी गइ है वह अपने उदेश में सफल हुई है। परंतु वह सफल है या नहीं यह हम तब तक नहीं समक सकते जब यक स्थायी भाव% का परिचय नहीं, पा लेते।

कविता के भाव और कला-पन्नों पर इतना विचार करने के उपरांत अब हम दोनों का पारस्परिक संबंध भी देख सकते हैं। भाव तो प्रत्येक किता के मूल में होंगे ही, परंतु उन भावों को भाषा का स्वरूप देना, भाषा को उचित रीतियों के अनुसार संघटित करना, उसे सजाना, उसे अलंकारों से सुशोभित करना, उसे गुणवती बनाना, दोषों को उससे दूर रखना; सारांश यह कि भाषा को लन्नणा व्यंजना आदि शक्तियों को उद्युद्ध और पृष्ट करके उन भावों को रसमय बना देना—यह साहित्य के कला-पन्न का काम है। यद्यपि भावों को प्रधानता सब को मान्य है किंतु भाषा के बिना ता भावों का अस्तित्व हो नहीं रहता और भाषा की परिपादी के अनुसार सज्जित करने से हो कला का उद्गम होता है, अतः यह कहा जाता है कि कलात्मक रोति से सजी हुई भाषा, जिसमें भावों का व्यंजन होता है, किवता है। प्रसिद्ध कलाशास्त्रों कीचे के नवीन अनुसंधानों का एक सुंदर परिखाम हुआ है कि भाव और भाषा एक हो गए हैं और काव्य-विवेचन में दोनों के द्वंद्व की आवश्यकता

<sup>\*</sup> स्थायी भावों का विवेचन रस के अध्याय में आयेगा।

नहीं रहो, कितु भारत के कलाशास्त्री किवराज विश्वनाथ ने कई शता-विद्यों पूर्व काव्यको व्याख्या रसात्मक वाक्य करके की थी जिसमें वाक्य के अंतर्गत ही किवता के सब उपकरण आ जाते हैं। उसी वाक्य का उत्कर्ष करनेवालो गुणालंकार रीतियाँ और अपकर्ष करनेवाले विविध-काव्य-दोष हैं। यद्यपि पश्चात् काल में इन एक एक विशेषताओं को लेकर अलग अलग संप्रदाय भी खड़े हो गए थे पर मूल में जिन्होंने भारतीय साहित्य-शास्त्र को परोचा को है उन्हें यह जानकर परम संतोष होता है कि रसात्मक वाक्य के एक हो सूत्र में संपूर्ण साहित्य-शास्त्र गूँथ दिया गया है जिससे किसो ओर से वितंडावाद नहीं खड़ा हो सकता। एक और किवता के सब गुण, दूसरो और सब दोष उसी एक वाक्य से संबंध रखते हैं, दिविधा कहीं भी नहीं है।

बिना भाषा के भाव नहीं रह सकता। भाषा स्वयं ही भाव की मूर्ति है। इस तथ्य पर विचार करने से कविता के भावपच्च और कलापच्च में अभेद की स्थापना हो जाती है। भावों की साधना भाषा की साधना के साथ साथ चल सकती है और चलनी चाहिए। इस धारणा के पुष्ट होने से साहित्य का सदैव कल्याण हुआ है।

कि हम उसका एक स्वरूप निश्चित कर लें। किवता का स्वरूप भारतीय किवता का स्वरूप सिथर करने में भावुकों और आलोचकों ने सैकड़ों परिभाषाएँ गढ़ डाली हैं। यदि पूर्व और पश्चिम के इन साहित्यशास्त्रियों की परिभाषाएँ भी ऐतिहासिक कम से देखने लगें तो एक बड़ा इतिहास तैयार हो सकता है। यद्यपि इस इतिहास से बड़ा लाभ हो सकता है तथापि स्वरूप-निर्णय के लिये तो संत्रेप में पूर्व और पश्चिम के निर्णीत सिद्धांतों की ही चर्चा करना अच्छा होगा। उन सिद्धांतों का वर्णन भी स्थानाभाव से यहाँ संभव नहीं अतः हम केवल भारतीय दृष्टि से काव्यस्वरूप के बारे में थोड़ा लिखेंगे। भारतीय सिद्धांतों के अध्ययन से साहित्य का विद्यार्थी समीचा और आलोचना के त्रेत्र को स्पष्ट समक्ष लेताहै और प्राचीन तथा नवीन

सभी काव्यों का स्वरूप समभने लगता है। हमारे यहाँ साहित्य-शास्त्र की एक परंपरा बन गई है अतः हमें काव्य का सर्वभान्य-स्वरूप जान लेना चाहिए। विचार करने पर हम देखेंगे कि काव्य के भारतीय स्वरूप का जो लज्ञाण है वही पश्चिमी विद्वानों को भी स्वीकृत है, केवल प्रति-पादन-शैली का थेद है।

संस्कृत-त्रालोचकों में तीन त्रालोचकों के तीन प्रंथ सर्वमान्य से रहे हैं—मम्मट का काव्य-प्रकाश, विश्वनाथ का साहित्य-दर्पण त्रीर जगन्नाथ का रसगंगाधर। हम तीनों की दी हुई परिभाषाएँ सामने रखेंगे त्रीर

तीनों में से अपना एक निर्णय पुष्ट करेंगे।

१. तददोषी शब्दार्थी सगुणावनलंकती पुनः क्वापि। काव्यप्रकाश। ऐसे शब्द और अर्थ को कविता कहते हैं जिसमें दोष न हों, गुण हों, अलंकार हों और कभी कभी अलंकार न भी रहें।

्र वाक्यं रसात्मकं काव्यम्।—साहित्यदर्पण्। रसभरी ( = कलात्मक त्रानंदानुभूति से पूर्ण्) भाषा को कविता कहते हैं।

३ रमणीयार्थप्रतिपादकशब्दः काव्यम् ।—रसगंगाधर ।
 रमणोय अर्थ के प्रतिपादन करनेवाले शब्द को काव्य कहते हैं ।

तात्त्विक दृष्टि से देखा जाय तो तीनों परिभाषात्रों में कोई विरोध नहीं है। तीनों ग्रंथों के पढ़ने से भी यही निर्णय पुष्ट होता है। पर तीनों में अपनी अपनी विशेषताएँ हैं। साहित्यदर्पण की परिभाषा है कि रसात्मक वाक्य को काव्यक्ष कहते हैं पर साधारण विद्यार्थी पहले 'रस' के पूरे सिद्धांत को समभ लेगा तब कहीं वह इस परिभाषा का अर्थ लगा सकेगा। आज हिंदी संसार में प्रायः रस के बारे में अम फैला देख पड़ता है। ऐसी स्थित में इन कठिन और पारिभाषिक शब्दों के सहारे साधारण पाठक को हम कैसे संतुष्ट कर सकते हैं। वह

 <sup>#</sup> संस्कृत में काव्य त्रीर कविता प्राय: पर्यायवाची हैं।

प्रारंभ में ही सुनता है कि रसमयी रचना को काव्य कहते हैं। वह चट रस का सामान्य अर्थ लगा लेता है और इसी से अम होने लगता है। सिद्धांततः यह परिभाषा कितनी ही सुंदर हो पर व्यवहार की दृष्टि से यह बड़ा अनर्थ करती है। प्रारंभ में तो साधारण शब्दों में किवता के सीधे स्वरूप का वर्णन होना चाहिए और उचित ज्ञान हो चुकने पर रस और ध्विन की बात आनी चाहिए। इसी से व्यवहारिवद् आचार्य मम्मट ने पहले किवता के दोष, गुण, अलंकार आदि की चर्चा की है पर रस का नाम तक नहीं लिया है। वे भी रस को प्रधान मानते हैं पर वे उसका उचित स्थान भी जानते हैं।

इसी प्रकार रसगंगाधर की परिभाषा भी बड़ी सुंदर है। रमणीय अर्थ के प्रतिपादक शब्द की काव्य कहते हैं पर यह तो पूरे साहित्य-शास्त्र का निचोड़ है। प्रारंभ में कहने और समभाने की व्याख्या नहीं है। "रमणीय' ख्रादि की व्याख्या कितनी टेढ़ी है, विद्वान ही जानते हैं। अतः हम मम्मट के स्वरूप वर्णन को ही आधार मानकर ख्रपना काम चलावेंगे। मम्मट के समान व्यवस्थित और व्यवहारोपयोगी व्याख्या करनेवाला दूसरा नहीं हुआ। साथ ही विद्वानों के लिये उनके प्रथ में बड़े बड़े दर्शनों का सार तत्त्व भी मिल जाता है। इसी से मम्मट का काव्य-प्रकाश भारतोय आलोचना के प्रथों में प्रामाणिक माना जाता है।

मन्मट ने सबसे पहले यह दिखाया है कि शब्द और अर्थ दोनों ही मिलकर 'काव्य' अथवा किवता कहे जाते हैं। इसी से उन्होंने एक ओर 'ध्विन' को काव्य माना है और दूसरी ओर चित्रकाव्य को भी किवता का पद दिया है। यहो उनके विवेचन की व्यापकता है। व्यव-हार में, प्रत्यन्त लोक में चित्रकाव्य का भी बड़ा मान होता है।

शब्द और अर्थ अभेद रूप से किवता के आधार होते हैं इसी से किवता के स्वरूप-ज्ञान के लिये वाचक, लज्ञक और व्यंजक—तीनों प्रकार के शब्द, वाच्य, लज्य और व्यंग्य—तीनों प्रकार के अर्थ और अभिधा, लज्ञणा व्यंजना—तीनों प्रकार की शब्द-शक्तियों का ज्ञान परमावश्यक होता है।

शब्दार्थ के इसी विवेचन के आधार पर ही रस, ध्विन, सौंदर्य, कलात्मक अनुभृति, साधारणीकरण आदि सभी की व्याख्या होती है। आगे चलकर इन्हीं शब्दों और अर्थों के चमत्कार सौंदर्य और रमणी-यत्व की बढ़ाने-घटानेवाली बातों का विवेचन होना चाहिए; अर्थात गुण, दोष, रीति, वृत्ति और अलंकार का विवेचन होना चाहिए। इन सबका विवेचन न केवल अलोचक की सहायता करता है प्रत्युत इनके ज्ञान से कविता का रस भी उचित मात्रा में मिलता है। इनका यदि सुचार ढंग से विवेचन किया जाय तो आधुनिक आलोचना-शास्त्र तैयार हो सकता है, और इन्हीं का रूढ़िगत वर्णन पुराने ढंग का एक अलंकार-शास्त्र तैयार कर देता है। किसी भी प्रकार हो, कविता का स्वरूप सम-भने के लिये इन सबका अध्ययन आवश्यक है।

ध्यान देने की बात है कि अधिकांश साहित्य-शास्त्रों में छंदों का प्रकरण नहीं रखा गया है। शब्दालंकारों में अंत्यानुप्रास एक चुद्र साहित्य-शास्त्र और छंद छंदों का भी उल्लेख किया जा सकता था परंतु उन्होंने वैसा नहीं किया। न करने के कारण दो ही हो सकते हैं-एक तो यह कि छंदों की संख्या इतनी अधिक है कि उसका निरूपण साहित्य-शास्त्र के अन्य सब निरूपणों से भी अधिक स्थान अधिकृत कर लेता, दूसरी बात यह हो सकती है कि छंद को काव्य-साहित्य का आवश्यक अंग नहीं माना गया। रीति, गुण और शब्दालंकारों द्वारा राग की (संगीत की) जितनी साधना काव्य में हो गई उससे अधिक की आवश्यकता समभी ही नहीं गई। कविता की साधना मुख्यतः शब्द की साधना है अतः उसमें स्वर-साधना संबंधी छंद-शास्त्र का लंबा प्रकर्ण जोड़ने से न केवल काव्य-कला की मुख्य विशेषता तिरोहित हो जाती है बरन बहुत से अन्य विद्येप भी पड़ सकते थे। रस काव्य से निष्पन्न होता है, वही संगीत से भी निष्पन्न होता है। काव्य में संगीत सहायक का ही काम कर सकता है। यदि वही प्रधान बन जाय तो कविता का व्यक्तित्व ही कहाँ रह जाय ? तब ती कविता संगीत का

एक 'गुण' वनकर ही अपना अस्तित्व खो बैठे। साहित्य शास्त्रियों को

कविता को यह दुर्गति कैसे सहन हो सकती थी। सिद्धांत रूप में छुदों की अनिवार्यता का खंडन करते हुए भी हम यह स्वोकार करते हैं कि संस्कार का काव्य-साहित्य एक बड़ी मात्रा में छंदोबद्ध है और वे छंद संगीत-कविता और छंद शास्त्र के अनुसार निर्मित हैं। पश्चिम में अव तक कविता और छंद का अन्योन्य संबंध माना जाता है। अमेरिका का आधुनिक कवि ह्विटमैन छंदहीन कविता करनेवालों में विशेष प्रसिद्ध है, परंतु उसके विरुद्ध भी श्रांदोलन उठाया गया है। पिश्चमीय समीचकों ने पद्म (संगीत) को अभिन्न रूप से कविता का श्रंग माना है, यह उनकी व्याख्यात्रों से प्रकट होता है। जानसन का मत है—कविता परामय निबंध है। कारलाइल का कहना है—कविता संगीतमय विचार है। कारलाय कहता है कविता मनोवेगमय और संगीतमय भाषा में मानव त्रांतःकरण की मूर्त त्रीर कलात्मक व्यंजना करती है। ये सब लच्चए प्रकट करते हैं कि कविता और पद्य (संगीत) का विशेष घनिष्ठ संबंध माना गया है। किंतु इस कारण पद्य मात्र को कविता नाम देने में कितनी भ्रांति हैं यह कहने की कोई आवश्य-कता नहीं।

मंद वायु के संचार, पित्रयों के कलरव, भरनों की कलकल ध्वनि, पत्तों के मर्मर स्वर निहरों के प्रवाद करें के मर्मर स्वर, नदियों के प्रवाह, यहाँ तक कि समुद्र-गर्जन में भी संगीत है जिससे मनुष्य को आत्मा को संतोष और आनंद प्राप्त होता है। संगीतज्ञों का मत है कि उसे कविता से अलग करना, मानो उसके रूप, उसके प्रभाव और उसके महत्त्व को बहुत कुछ कम कर देना है। जो लोग संगीत के प्रेमी हैं, जिन्होंने उसके अमृत रस का त्रास्वादन किया है, जो उसकी मिठास का त्रानुभव कर चुके हैं वे मुक्त कंठ से कहते हैं कि संगीतमय भाषा (कविता) का गंभीर और त्राह्मादकारी प्रभाव उसका महत्त्व बढ़ाता, उसे मधुर और मनोहारी

बनाता तथा वह मानव हृदय में अलौकिक आनंद का उद्रेक करता है। त्र्यतः कविता का संगीतमय रूप नष्ट करना मानों उसकी त्र्यलौकिक

शक्ति का नाश करना है।

परंतु संगीत के इस प्रभाव के विरुद्ध यह समस्या उपस्थित होती है कि छंद का बंधन स्वीकार करने से — विशेषतः छंदों की रूढ़ि-जड़ित परंपरा को काव्य पर ऋाधिपत्य करने देने से - कविता की भावव्यंजना में अनेक बार बाधाएँ उपस्थित होती हैं। कभी कभी ऐसी परिस्थित उत्पन्न हो जाती है जब शब्द कविता और स्वर (संगीत) में विरोध उत्पन्न हो जाता है। ऐसी अवस्था में संगीत ( छंद ) के नियमों का शिथिल कर देना उचित होगा, क्योंकि कविता-कला शब्द के। जितना महत्त्व दे सकती है, स्वर के उतना नहीं। कविता का प्राथमिक आधार शब्द है।

ऐतिहासिकों का मत है कि सृष्टि के प्रारंभ से अधिकांश गंभीर श्रौर म्रमन्यापी भावों का मनुष्य ने संगीतमय भाषा में ही न्यंजित किया है। अतएव कविता और वृत्त या संगोत का संबंध बहुत पुराना श्रौर स्थायी है। इस संबंध के कारण हमारे मनावेग श्रधिक तीव भाव से उत्तेजित हो उठते हैं। हमारे भावों में ब्रद्भुत परिवर्तन हो जाता है और हमारी कल्पना कवि की कल्पना का अनुसरण करती हुई, जहाँ जहाँ वह ले जाती है, चली जाती है और अपनी सत्ता भूल कर उसकी सत्ता में लीन हो जाती है।

इसके विपरीत नवीनतावादियों का कथन है कि संसार की आदिम भाषा संगीतमय अवश्य होगी परंतु मनुष्य ने जब विकास किया तब उसने छंदहीन भाषा बनाई और अब छंद की भाषा का वह अविकसित मानता है। वर्तमान काल में अधिकांश काव्य-साहित्य गद्य में प्रकाशित हो रहा है त्रौर यह त्राशा करना अनुचित न होगा कि भविष्य में गदा का ही अधिकाधिक प्रयोग किया जायगा। छंद-हीन कविता नवीन युग में उत्पन्न हुई है। अब उसकी निरंतर प्रगति होगी और अंत में हमारा संपूर्ण काव्य गद्य की भाषा द्वारा ही प्रकाशित होने लगे तो कोई त्राश्चर्य नहीं ।

कदाचित इस ओर भी ध्यान दिला देने की आवश्यकता है कि हमारी हदी किवता में संगीत और किवता के संबंध को पृष्ट रखने के लिये किवियों को शब्दों की तोड़-मरोड़ करने तथा दोई का हस्व और हस्व का दोई बनाने की आवश्यकता हुई है। संस्कृत में किवता भी संगीतमय है पर उसमें यह दोष नहीं आने पाया है। संगीत और काव्यकी संमिलित स्वरूप कलाओं के लिये हितकर अवश्य हुआ है। किंतु उसका सीमा से अधिक आप्रह करने से उससे हानि भी हुई है।

इस समय तो गग्न और पद्म को दोनों प्रणालियाँ वर्तमान हैं। इनका अस्तित्व न स्वोकार करना अपना ही दोष है। भविष्य में दोनों का क्या का हागा यह तो भविष्य की बात है, अभी तो इनका पृथक् पृथक् व्यक्तित्व मानना ही पड़ेगा। हमारे सामने गद्मस्य कविता और पद्मबद्ध शुक्क वाक्यविन्यास नित्यप्रति आते ही रहते हैं। इन दोनों की उपयोगिता के संबंध में एक दल दूसरे के विरुद्ध तर्कों का संग्रह करता रहे, तो भी दोनों में सत्य का कुछ न कुछ अंश मिल ही जाता है। सिद्धांत की दृष्टि से छंद कविता के लिये अनिवार्य नहीं माने जा सकते। काव्य पर कला के विचार से छंद का प्रतिबंध नहीं लगाया जा सकता; पर छंदोबद्ध कविता का प्रचलन बहुत व्यापक रूप में है। यह मानना ही पड़ेगा और, इस दृष्टि से, उसे काव्य की एक फूलती-फलती शाखा के रूप में प्रहण करते ही बनेगा।

काव्य की भूमि मानव-कल्पना की भूमि है। किवयों ने असंख्य रूपों में अपनी कल्पना का प्रकाश किया है और अगणित प्रकार से किव-कल्पना जीव-जगत की वस्तुओं के संबंध में अपने भाव प्रकट किए हैं। जो तत्त्व उपदेशकों और धर्मा-चार्यों की शब्दावली में निहित होकर संसार की विरक्ति के हेतु बन गए हैं उन्हें किवयों की वाणी में पाकर जन-समाज आनंद से पी गया है। 'जहाँ रिव की पहुँच नहीं है वहाँ भी किव की पहुँच है।' इस लोकोक्ति द्वारा-किव कल्पना की गित समभी जा सकती है। विज्ञान में जो बुद्धि है, दर्शन में जो दृष्टि है, वही किवता में कल्पना है। कल्पना के साथ

कित की कला है। इतिहास के लेखक के सामने अपनी विषय-वस्तु की एक निश्चित सामग्री है, जिसे अधिक से अधिक सजाकर वह आकर्षक कृति उपस्थित कर सकता है परंतु वह अबाध कितने ऐसे कर सकता। कियों ने अपनी कल्पना के बल से कितने ऐसे महान् पात्रों को सृष्टि की है जो संसार के हृदय पर शासन करते हैं और चिर दिन तक करेंगे। उन्होंने कितनी ही कामिनियों का शृंगार सजाया है जिन्हें देखकर सनुष्य एकांत भाव से मुग्ध हुआ। कलाकार की कल्पना संसार को प्रायः समस्त उज्ज्वल, उदात्त और ऊर्जिस्वत भावनाओं को पृष्ट करनेवाली, उन्हों मनोरम बनाकर मनुष्य-जीवन में मिला देनेवाली सिद्ध हुई है। किव अपनी कल्पना के इंगित से सहस्रों वर्षों तक—अभित काल पर्यत—संसार-व्यापी समाज के मन पर शासन करता है। मानव-हृदय के सिंहासन पर अधिष्ठित हो वह अपनी प्रभुता का विस्तार करता है और लोक की श्रद्धांजिल उसके चरणों का नित्य-प्रति अभिषेक करती है

किव-कल्पना को इतनो प्रभुता है तो उसका उत्तरदायित्व भी कम नहीं है। कल्पना सत्य होनो चाहिए और यह सत्य की साधना बड़ी हो दुस्साध्य है। प्रकृति को विस्तृत, दुर्गम निधि से सत्य कल्पना के रत्न चुन लेना और चुनकर किवता में इस भाँति सजा देना कि वह लोक-हृद्य का हार बन जाय, साधारण किवयों का काम नहीं है। किव-कल्पना में सत्यता होनी चाहिए किंतु सत्यता का जो अर्थ साधारणतः किया जाता है उसे किवता में ढूँदना ठोक न होगा। वह तो केवल विज्ञान में मिल सकता है। किवता में सत्यता से अभिप्राय उस निष्कपटता से है और उस अत्दृष्टि से है जो हम अपने भावों या मनोवेगों का व्यंजन करने में, उनका हम पर जो प्रभाव पड़ता है, उसे प्रत्यन करने में तथा उनके कारण हमें जो सुख-दुःख आशा-निराशा, भय-आशंका, आश्चर्य-चमत्कार, श्रद्धा-भक्ति आदि के भाव उत्पन्न होते हैं, उनको अभिव्यक्त करने में प्रदर्शित करते हैं। अत्यव किवता में सत्यता की कसोटी यह नहीं हो सकती कि हम वस्तुओं का वास्तिवक रूप खोल- कर दिखावें, किंतु इस बात में होती है कि उन वस्तुओं की सुंदरता, उनका रहस्य, उनको मनोमुग्धकारिता आदि का हम पर जो प्रभाव पड़ता है, उसे कविता को दृष्टि से स्पष्ट करके दिखावें। यही कविता द्वारा जीवन की-मानवजीवन और प्राकृतिक जीवन की-कल्पना और मनोवेगों के रूप में व्याख्या है। परंतु यह बात न भूलनी चाहिए कि कवि का संबंध वस्तुत्रों को सुंदरता, उनके भीतरो रहस्य श्रौर उनकी मनोमुग्धकारिता से है। इस कारण कवि जो चाहे, लिखने के लिए स्वतंत्र है। उसके लिये प्राकृतिक घटनात्रों का, वस्तुत्रों की वास्तविक स्थिति आदि का कोई प्रतिबंध नहीं है। यह सच है कि किव हमें वस्तुओं के गूढ़ भाव का परिचय, हमारे और उनके परस्पर संबंध को कल्पना त्रीर मनोवेगों से रंजित करके कराता है परंतु हम यह बात नहीं सह सकते कि वह हमें अधिरे में डकेल दे और वस्तुओं के विकृत रूप से हमें परिचित करावे। उसका सांसारिक ज्ञान और प्राकृतिक अनुभव सपष्ट, सचा और स्थायी होना चाहिए और जिन घटनाओं या बातों को वह उपस्थित करे, उसके संबंध में उसके सिद्धांत निष्कपटता तथा सचाई की नींव पर स्थित हो जहाँ इसका अभाव हुआ, वहाँ कविता की महत्ता बहुत कम हो गई।

कि कल्पना में सत्यता का यह अर्थ नहीं है कि किव अपनी कल्पना को कुठित कर ले और अपने अनुभवों पर प्रतिबंध लगाकर भावाभि-व्यक्ति को पंगु बना दे। वह अधिक से अधिक स्वच्छंदता का उपयोग करने में स्वतंत्र है। संसार के किवयों ने अपनी प्रतिभा की इसी स्वतंत्र गति से मनुष्य की भिन्न भिन्न रुचि के लिये साम अ एकत्र की है और भाँति भाँति से उसकी सौंदर्य-लालसा को उदीप्त किया है तथा उसकी कल्पना-शक्ति को वास्तविक जीवन का अलंकार बना दिया है। यदि हम केवल एक उदाहरण किवयों के प्रकृति-वर्णन का लें और केवल स्थूल रूप से उन विशिष्ट प्रणालियों की गणना करें जिनके द्वारा उन्होंने हमारे चतुर्दिक के शुष्क प्रसार का नयनाभिराम वर्णन करके हममें अनोखी ही चेतनाशक्ति उत्पन्न की है, तो हम समम

सकेंगे कि कवि की गति का कहीं ओर-छोर नहीं है और उसकी इस गति में मनुष्य की अनेकमुखी आकांचाएँ शांत और शोभित होती हैं। <u>ख्छ कवियों के लिये प्रकृति ऐसा निर्मल, सहज श्रीर स्वच्छ श्रानंद</u> देनेवाली होती है जिसे सभी मनुष्य उसके दर्शन और संसर्ग से उठा सकते हैं, पर सनःकल्पना मुच्छित होने के कारण वे उससे अधिकांश में वंचित ही रहते हैं। कवियों की वाणी उस मूर्च्छा को दूर कर देती है श्रीर जो दृश्य उनकी चेतना की जागर्ति नहीं करते थे वे परम रम्य बनकर एक नवीन प्रेरणा से उनकी आतमा को भर देते हैं। वे कवि श्रीर कुछ नहीं करते, प्रकृति की जिस बस्तु की जिस रूप में देखते हैं उसी रूप में उसे चित्रित कर देते हैं, अपने विचारों या भावों से रंजित नहीं करते, कोई उपदेश नहीं निकालते। ऐसे कवियों को प्रकृति की श्रोर किन्हीं श्राध्यात्मिक या गृढ़ भावनाश्रों से देखने की श्रावश्यकताः नहीं होती। उन्हें उन भावनात्रों से प्रयोजन नहीं होता जो किसी चिंतनशील आत्मा की वस्तुओं का बाह्य रूप देखकर उनमें अंतर्हित निगृढ़ भावों के संबंध में उत्पन्न होती हैं। वे तो प्राकृतिक सुंदरता को यथावत् चित्रित कर देने में ही सुख मानते हैं। ऐसी कविता से आनंद का उद्रेक प्रतिबिंबित होकर नहीं उत्पन्न होता, वह सीधा बिना किसी आधार या आश्रय के उत्पन्न होता है। ऐसे प्राकृतिक वर्णनों के उदाहरणों की संख्या नहीं है परंतु हिंदी कविता में ऐसे ऐसे वर्णन अधिकतर ऋतुओं के अनुसार प्राकृतिक दृश्य-चित्रण के रूप में आए हैं। तथापि वहाँ भी प्रकृति की अपेचा नायक या नायिका के भावों को प्रदर्शित करने का अधिक उद्योग किया गया है। जिससे प्रकृति की छटा फीकी पड़ गई है।

प्राचीन हिंदी काव्य में कहीं कहीं प्रकृति और प्राकृतिक हश्यों को उपदेश का साधन बनाकर चित्रित किया गया है। किवयों को इस उपदेश की प्रणाली का उपयोग करने की भी पूर्ण स्वतंत्रता है। वे प्रत्येक प्रकार की सत्यता का उपयोग कर सकते हैं। संसार में कोई ऐसा भाव नहीं है जिसे मनुष्य जान सकता हो पर जो किवता के रूप में

उपस्थित न किया जा सकता हो। केवल वह प्रत्येक प्रसंग को सुंदरता का रूप देकर कविता के गुणों से विभूषित कर दे। उसे परिस्थिति के अनुकूल स्वाभाविक और रसमय बनाकर वह उपदेश भी दे सकता है। गोस्वामी तुलसीदासजी की ये उपदेशात्मक पंक्तियाँ बहुत प्रसिद्ध हैं—

दामिनि दमिक रही घन माहीं, खल की प्रीति यथा थिर नाहीं। छुद्र नदी भरि चिल उतराई, जस थोरे घन खल बौराई॥ उदित त्र्रगस्त पंथ जल सोखा, जिमि लोभिह सोखइ संतोषा। बूँद त्र्राघात सहैं गिरि कैसे, खल के बचन संत सह जैसे॥

इससे यह प्रकट है कि किव ने अपने आत्मानुभव से काम लिया है

अर्गेर अपने प्रत्यच्च ज्ञान को अपनी कल्पना, संवेदना और बुद्धि से रंजित
करके वह ऐसे चित्र उपिथित करता है जो मन पर अपना प्रभाव डालते
और रस-संचार करते हैं। यहाँ किव केवल उन्हीं बातों को नहीं कहता
जिनका प्रत्यचीकरण उसकी इंद्रियों को होता है। वह इसके आगे बढ़कर अपनी कल्पना से काम लेकर प्रकृति का ऐसा वर्णन करता है, जो
पग पर उसके दश्यों का अनुसरण न करके अपनी विशेष छाप से,
अपने विशेष भाव से उन्हें रंजित कर देता है।

वैज्ञानिक बातों का उपयोग भी किव अपने ढंग पर करता है। किसी वनस्थली को देखकर मन में अनेक प्रकार के भाव उत्पन्न होते हैं। संसार परिवर्तनशील है। इस कारण वनस्थली में जहाँ पहले युच थे, वहाँ अब खुला मैदान हो गया है, जहाँ मैदान थे वहाँ पेड़ लग गए हैं। जहाँ पहले छोटी छोटी निदयाँ बहती थीं, वहाँ अब सूखे नाले हैं; जहाँ सुदर हरे भरे मैदान थे, वहाँ निदयाँ बहने लगी हैं। इन बातों में थोड़े ही समय में परिवर्तन हो जाता है, पर पहाड़ों के नष्ट हो जाने या नए पहाड़ों के बनने में बहुत अधिक समय लगता है। अतएव यह कहना अनुचित न होगा कि किव के विचारों तथा भावों के लिए चारों ओर सामग्री प्रस्तुत है, और यद्यपि उसका उपयोग या अनुभव करने में किव की ज्ञानंद्रियाँ ही उसकी सहायक हैं, तथापि वे वहीं जायँगी जहाँ अनुकूल सामग्री उपस्थित होगी और जहाँ किव को अपनी कल्पना उत्तेजित

करने तथा उस कल्पना को खेखने-कूदने का पूरा अवकाश मिल सकेगा। इससे यह सिद्धांत निकलता है कि कवि जितना बड़ा होगा, वह उतना ही गंभीर विचार करनेवाला तत्त्वज्ञ या दार्शनिक होगा। अतएव संसार में जितने नए विचार उत्पन्न होंगे या जितनी नई वैज्ञानिक खोज होगी वे सब उसके लिये त्रावश्यक त्रौर मनोमुग्धकारी होंगी । सबका प्रभाव उस पर पड़ेगा। मनुष्यों की त्राशात्रों, मनोरथों, उदेशों त्रादि पर इन विचारों या खोजों का भला-बुरा जो कुछ प्रभाव पड़ेगा, सब पर उसका ध्यान जायगा, श्रौर चाहे वह श्रपनी कविता में उनका प्रत्यत्त उल्लेख न करे, पर फिर भी उसकी कविता किसी न किसी और सूदम से सूदम रीति पर उनसे प्रभावित न हुए विना न रह सकेगी। अतएव यह कहना कि विज्ञान की वातों से कवि का संबंध नहीं है उचित नहीं है। वह उसके व्यापक प्रभाव से बच नहीं सकता। आज कल जब कि नित्य नए आवि-कार और अनुसंधान हो रहे हैं और विचारों का ववंडर सा चल रहा है, कविता और विज्ञान में यदि कुछ विरोध देख पड़े, तो इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं है। विचारों के विकास में मनोवेग बुद्धि के साथ साथ नहीं बने रहते। वे पीछे रह जाते हैं। इसका परिणाम यह होता है कि कवि साधारणतः पुराने विचारों का कट्टर पचपाती बना रहता है। पर कल्पना के द्वारा कवि वैज्ञानिकों से कोसों आगे चला करते हैं और यानेवाले युग की वातें करते हैं। वैज्ञानिक वर्तमान युग बनाते हैं और कवि उनके भूत और सविष्य की आलोचना करते हैं। इसी मार्मिक ग्रीर चुमनेवाली ग्रालोचना को कविता कहते हैं।

कुछ किय ऐसे भो होते हैं जो कियता में प्रकृति के नाना रूपों का प्रयोग केवल उपमा या उदाहरण के रूप में करते हैं। उनकी उपमाएँ प्रायः प्रकृति हो से लो जाती हैं। जैसे पद्माकर का कहना—'बिज्जु छटा सो अटा पे चढ़ी मुक्ता छि घालि कटा करती हैं।' इस प्रकार की किवता बहुत मिलती है। पद पद पर इसके उदाहरण भरे पड़े हैं। इस संबंध में विचारने की बात केवल इतनी ही है कि किव ने ऐसे प्राकृतिक उदाहरणों का अनुचित उपयोग तो नहीं किया है।

कविता में प्रकृति के प्रयोगका चौथा प्रकार उसे मनुष्यों के मनोवेगों या कार्यों को कोड़ास्थलों को भाँति काम में लाना है। जिस प्रकार किसी ऐतिहासिक घटना या चित्र को ग्रंकित करने में चित्रकार पहले घटना-स्थल का एक स्थूल चित्र ग्रंकित करके तब उसमें मुख्य घटना को चित्रित करता है, उसो प्रकार किन मनुष्य के क्रिया-कलापों का वर्णन करने के पूर्व उसके कियाचेत्र के प्राकृतिक दृश्य का वर्णन करता है। इसके लिये कभी किन किसो स्थान का ग्रोर कभी किसी समय का वर्णन करता है, ग्रोर इसके ग्रन्तर वह ग्रंपने मुख्य विषय पर ग्राकर ग्रंपनी कविता के उद्देश को ग्रोर ग्रंपन किया जाता है। इस संबंध में ध्यान रखने की बात यही है कि प्राकृतिक दृश्य के वर्णन में मस्त होकर किन कहीं ग्रंपने मुख्य विषय को न भूल जाय ग्रीर उस दृश्य के वर्णन को ग्रावश्यकता से ग्रंपिक विस्तृत न कर दे या उसे कोई तुच्छ स्थान न हे दे।

इनके अतिरिक्त कवि का प्रकृति-वर्णन बहुत दुछ मनोवृत्तियों, भावनाओं का विचारों पर निर्भर रहता है। कहीं तो वह उसमें ईश्वर के अनिवार्य नियमों का अनुभव करता है, कहों वह उसमें क्रूरता, अस-हिष्णुता, कठोरता आदि के प्रत्यत्त दर्शन करता है और कहीं उसमें सहानुभूति, सहकारिता और आध्यात्मिकता के तत्त्वों का साज्ञात रूप देखता है। प्रकृति की ये भिन्न भिन्न भावनाएँ और रूप कवि के स्वभाव के आश्रित रहते हैं। सारांश यह कि वह प्रकृति में अपने स्वभाव का प्रतिबिंव ढूँढ़ता है और उसे उसी रूप में देखकर अपने मनोनुकूल उसका वर्णन करता है।

कविता में एक ऐसी शक्ति है जिससे वह इंद्रिय-गोचर सौंदर्य, मानवी जगत के अनुभव तथा प्रकृति के नाना रूपों के आध्यासिक भाव को हमारे सामने उपस्थित करती है। कविता के अभाव में हम इस अनुभूति से वंचित रह जाते हैं। हम सांसारिक व्यापारों में इतने व्यय रहते हैं कि कविता की

इस शक्ति संपादन में त्रासमर्थ होते हैं। सचा कवि वही है जिसमे वस्तुत्रों के इंद्रिय-गाचर सौंद्र्य श्रौर उनके श्राध्यात्मिक भाव के। सम-कते और अनुसव करने की पूर्ण शक्ति हो; और जा कुछ वह देखता या अनुभव करता हो, उसे इस प्रकार से व्यक्त करे जिससे हमारी कल्पनाएँ यौर भावनाएँ भी उत्तेजित होकर हमें उसी भाँति देखने, समभने और त्रानुभव करने में समर्थ कर दें। त्रातएव किव हमें कुछ काल के लिये सांसारिक व्यापारों की व्यथना से निवृत्त करके हमारा ध्यान अपने वर्णित विषय की सुंदरता और मनाहरता की खोर खाकुष्ट करता है और हमारे सामने एक ऐसी निधि रख देता है जिसे हम नित्य प्रति की मंभटों तथा सांसारिक स्वार्थ-साधन के व्यवसायों में मग्न रहते हुए भी हृद्य से अनुभव करने का लालायित रहते हैं। कवि ईश्वरीय सृष्टि का रहस्य सममने में समर्थ होता है। किसी सुंदर और रमणीय स्थान का हम देखते हैं और आगे बढ़ जाते हैं। एक बार नहीं अनेक बार ऐसा होता है। पर चित्रकार की आँखें उसकी सुंदरता के। चट ग्रहण कर लेती हैं त्रौर वह उसे चित्रित कर देता है। उस चित्र का देखकर हमारा ध्यान भी उस दृश्य की ओर आकृष्ट होता है और हम उसकी संदरता का अनुभव करने में समर्थ होते हैं। इसी प्रकार किव भी संसार की वस्तु श्रों को मनोहरता और सुंदरता का अपनी सूच्म दृष्टि से देखता और उनका आध्यात्मिक भाव समभकर हमें उनका ज्ञान अपनी मनोहारिणी त्रौर लितत भाषा में कराता है। तब हम भी उसकी सुंदरता त्रौर मनी-हरता समभने लगते हैं और उसके आध्यात्मिक भाव को ओर आकृष्ट होते हैं। इस प्रकार किव हमें केवल वस्तुत्रों की सुंदरता का ही भाव प्रदान नहीं करता, वरन हमें इस योग्य बना देता है कि हम कवि की दिव्य दृष्टि के सहारे जीवन की भिन्न भिन्न त्रावस्थात्रों का देख श्रीर समभ सकें तथा कवि की अलौकिक शक्ति का स्वयं अनुभव कर सकें।

इस प्रकार कविता हमारे जीवन की भिन्न भिन्न त्र्यवस्थात्रों से संबंध स्थापित करती है और अपनी कीड़ा के लिये ऐसे विषयों का चुन लेती

हैं, जो सुगमता से उसे अपना कर्तव्यपालन करने में सहायता देते हैं। इस विचार से प्रत्येक प्रकार की कविता, यहाँ तक कि तुच्छ से तुच्छ विषयों पर भी की गई कविता, जिसे कवि अपनी कवियों के महत्त्व का शक्ति से मनोहारिगा बना देता है अपने नाम का चरितार्थ करती है और अपना महत्त्व प्रदर्शित करती है। परंतु यदि कविता कल्पनात्रों त्रौर मनावेगों के रूप में जीवन की व्याख्या है, तो उसका महत्त्व उस शक्ति का महत्त्व है जो वह जीवन के महत्त्वपूर्ण और स्थायी विषयों के वर्णन में ऐसी वस्तुत्रों के वर्णन में जिनका संबंध हमारे विशेष अनुभव और अनुराग-विराग से होता है-प्रदर्शित करती है। कविता भी एक कला है; त्र्यतएव उसकी परीचा भी उस कला के नैपुएय और उपकार से ही होनी चाहिए। साथ ही यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि काव्य-कला आत्मा की बाह्य मूर्ति है। वह विचारों श्रौर भावों की वाहक है, श्रौर जितना ही वह त्रात्मा के विचारों और भावों का प्रकट करती है, उतना ही उसका महत्त्व बढ़ता है। इसका यह आशय नहीं कि कविता का उद्देश केवल त्रानंद का उद्रेक करना है। यह तो सभी कलात्रों का उद्देश है, श्रौर कविता इसका अपवाद नहीं। हमारे कहने का तात्पर्य इतना ही है कि उस आनंद को मात्रा विषय की उपयुक्तता और उसके प्रतिपाद्न को रोति पर त्राश्रित रहती है। कुछ लोग कह बैठते हैं कि किसी कला का आदर इसलिए होना चाहिए कि वह एक कला है, इसितये नहीं कि वह त्रानंद का उद्रेक करने में समर्थ होती है। ऐसे सिद्धांत का प्रतिपादन वहीं लोग करते हैं जिनमें कला-कौशल का नैपुर्य नाममात्र के ही होता है या होता ही नहीं। बड़े बड़े किवयों ने इस सिद्धांत के उपेचा की दृष्टि से ही देखा है। उन लोगों का तो यही कहना है कि कविता जीवन से, जीवन की ख़ौर जीवन के लिये है। इसी भाव का लेकर उन्होंने कविता की है। जीवन का भाव समभने और उसकी व्याख्या करने में जिस शक्ति का परिचय वे दे सके हैं, उसी के अनुसार उसका महत्त्व स्थापित हुआ है।

आर्नल्ड का कहना है कि कविता सचमुच जीवन की आलोचना है; और कविका महत्त्व इसी में है कि वह अपने उचा विचारों का प्रयोग जीवन-व्यवहार में इस प्रकार करे कि वह सौंदर्य का अनुभव कराके प्रभाव उत्पन्न करने में समर्थ हो। सदाचार श्रौर नीति की बातें धर्म-संप्रदायों, मत-मतांतरों तथा भिन्न भिन्न यंथों त्रादि के हाथ में पड़ जाने से प्रायः संकुचित त्रीर नीरस हो जाती हैं। कभी कभी उनका विरोध करने या उनकी उपेचा करने में भी कविता चरितार्थ होती है। कविता द्वारा प्रदर्शित होने पर उन बातों के प्रदिपादित विषय का ध्यान न करके उनके रूप-सौष्ठव और उनकी मनोहारिता पर ही हम सुग्ध हो जाते हैं। सदाचार श्रौर नीति के विरोध तथा उनकी उपेचा या उनके अभाव से कविता को अंग-पृष्टि नहीं है। सकती, क्योंकि सदाचार ग्रौर नीति की बातें जीवन से भिन्न नहीं हो सकती। उनका विरोध करना जीवन का विरोध करना है, उनका उपेचा करना जीवन की अपेचा करना है और उनके अभाव से संतुष्ट होना जीवन का नीरस बना देना है। अतएवं हमें यह मानने में संकाच न करना चाहिए कि कवि का महत्त्व उसके प्रतिपाद्य विषय, उसके धर्म-भाव और प्रभाव पर अवलंबित रहता है। कोई मनुष्य तब तक श्रेष्ठ किय नहीं हो सकता, जब तक वह अच्छा तत्त्वदर्शी भी न हो। पर इसका तात्पर्य यह नहीं है कि प्रतिभाशालो कवि के लिये यह आवश्यक है कि वह अपने धर्म-भाव का प्रत्यच रूप में प्रकट करे, नोति श्रीर सदाचार के उपदेश देने का उद्देश अपने सम्मुख रखकर कविता करने बैठे। यह कार्य तो किसी उपदेशक या धार्मिक नेता का है। कवि का काम शिचा देना छोर पथप्रदर्शक होना नहीं है। उसका काम तो उत्तेजित करना, सजीव करना, उच्छवसित करना, शक्तिसंपन्न करना और प्रसन्न करना है। कविता के संबंध में इन बातों का कदापि न भूलना चाहिए। तात्त्विक सिद्धांतों की नींव पर कविता का प्रासाद खड़ा करना त्याच्य नहीं है। ध्यान केवल इस बात का रहना चाहिए कि ऐसा करने में कविता कहीं श्रपने गुर्णों से विहीन न है। जाय, अपनी सुंदरता, अपनी मनोहरता न खे। बैठे। भले

ही उपदेश दिया जाय, सदाचार की बातें कही जायँ, नीति का भाव हृदय-पटल पर जमाया जाय, पर किवता की सुंदरता और मने। हारिता का नाश करके यह सब न किया जाय, नहीं तो किवता किवता न रह जायगी, सूखा उपदेश मात्र बन जायगी। दार्शनिक भले ही अपने दर्शन-शास्त्र की बातें कहें, पर कल्पना और मनोवेगों के रूप में कहें, सुंदरता-पूर्वक कहें, मने। हारिणी उक्तियों द्वारा कहें, सारांश यह कि किवता के सरस रूप में कहें।

त्रतएव यह सिद्धांत निकलता है कि किव का महत्त्व, उसके विषय को महत्ता का, उसके विचारों की गहनता का, उसकी नैतिक शिक्त ख्रीर उसकी प्रभावोत्पादकता का ख्राश्रित है। किवता का विचार करने के लिये हमें किव पर, उसके व्यक्तित्व पर, उसके व्यक्तित्व पर, उसके सांसारिक ख्रवेत्तरण पर, उसकी जीवन की व्याख्या पर, उसकी विशेषता पर विचार करना चाहिए। उसकी किवता के सौंद्र्य ख्रीर उसकी काव्य-कला की कुशलता पर हम चाहे कितने ही मुग्ध क्यों न हों पर हमें किवता के सिद्धांत संबंधी इन विचारों की ख्रवहेलना न करनी चाहिए।

कविता को हम दो मुख्य भागों में विभक्त कर सकते हैं—एक तो वह जिसमें किव अपनी अंतरातमा में प्रवेश करके अपने अनुभवों और भावनाओं से प्रेरित होता तथा अपने प्रतिपाद्य विषय को ढूँढ़ निकालता है; और दूसरा वह अपनी अंतरात्मा से बाहर जाकर सांसारिक कृत्यों और रागों में पैठता है और जो कुछ ढूँढ़ निकालता है उसका वर्णन करता है। पहले विभाग को भावात्मक, व्यक्तित्व-प्रधान अथवा आत्माभिव्यजक किवता कह सकते हैं। दूसरे विभाग को हम विषय-प्रधान अथवा भौतिक किवता कह सकते हैं। यद्यपि इन दोनों विभागों की ठीक सीमा निर्धारित करना कठिन है, फिर भी विवेचन करने के लिये किसी प्रकार का विभाग करना आवश्यक है, और इससे अच्छा विभाग होना कठिन है।

भावात्मक कविता में विशेषता यह होती है कि कवि अपने भावों के अभिव्यंजन में लगा रहता है। प्रायः देखने में आया है कि कवियों ने अपने भावों के अभिव्यंजन से तात्पर्य मानव-जाति के भावों के अभि-व्यंजन से लिया है। इस विचार से ऐसी कविता पढ़नेवाले के मन से यह भावना उत्पन्न होती है कि कवि जिन भावनात्रों त्रीर त्रमुभवों का वर्णन कर रहा है, वे उस किय के ही नहीं हैं, किंतु उसके उद्गार पढ़नेवाले के भी हैं। ऐसी भावात्मक कविता में मानवी प्रवृत्तियों की प्रचुरता रहती है। हमें इस संबंध में केवल यह विचार करना चाहिए कि जिन भावों से प्रेरित होकर किव ने रचना की है, वे भाव कैसे हैं और उनको उसने किस प्रकार व्यंजित किया है। यदि कविता हमारे मन में यह भाव उत्पन्न कर सके कि उच भावनात्रों का व्यंजन स्पष्टता ह्यौर स्वाभाविकता-पूर्वक किया गया है तथा उसकी भाषा और कल्पना में सुंदरता और विशदता है, तो हम कहेंगे कि वह फलोभूत हुई। ऐसी कविता साधा-रण भावव्यंजना के आगे बढ़कर क्रमशः ऐसे चितन का रूप धारण करती है जिसमें विचारों की बहुलता रहती है। ऐसी कविता में भावना की उचता, भाषा तथा कल्पना की सुंदरता, स्पष्टता तथा विशदता के साथ ही साथ हमें इस बात का विचार करना पड़ता है कि वे विचार कैसे हैं और कवि उन्हें कवितामय बनाने में कहाँ तक समर्थ हुआ है। श्रंगार, नोति, स्तुति, निंदा आदि की फुटकर कविताएँ इसी के त्रांतगत हैं।

बाह्य-विषयात्मक अथवा वर्णन-प्रधान कविता की विशेषता यह है कि उसका कवि के विचारों और मनोभावों से कोई प्रत्यत्त संबंध नहीं होता। उसके विषय सांसारिक भाव और कार्य होते हैं। भावा-त्मक कविता में, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, कवि अपनी अंतरात्मा में प्रवेश करता है और बाहरी जगत को अपने अंतःकरण में ले जाकर अपने भागों से रंजित करता है। पर बाह्य-विषयात्मक कविता में वह श्राप बाहरों जगत में जा मिलता है और वहीं से प्रेरित होकर अपनी कविता का विषय ढूँढ़ता है, फिर वह उसे अपनी कला का उपादान बनाता है श्रीर श्रपनी श्रंतरात्मा को जहाँ तक हो सकता है अच्छन्न रखता है। वह अपनी कविता-सृष्टि में श्रपने श्रापको उसी अकार छिपाए रहता है, जिस प्रकार जगन्नियंता जगदीश्वर इस जगत में श्रपने श्रापको श्रहत्य रखता है। उसका श्रनुसन प्रत्यच्च न होकर परोच्च रूप में होता है। बाह्य-विषयात्मक कविता में किन श्रंतहित रहता है, पर भावात्मक कविता में वह प्रत्यच्च हो जाता है।

विषय-प्रधान अथवा बाह्य-विषयात्मक कविता के यद्यपि अनेक भेद उपमेद किए जा सकते हैं पर उनमें खंडकाव्य श्रीर महाकाव्य प्रधान माने गए हैं। उपन्यास, रूपक आदि की रचना भी अधिकांश में बाह्य-विषयों को लेकर हो को जाती है। उनका विवेचन हम आगामी श्रध्याय में क्रमशः करेंगे। यहाँ कविता के विषय पर विचार कर रहे हैं। खएड-काव्य में किसी प्रसिद्ध वा अप्रसिद्ध कथानक-खएड को मुख्य कथा बनाकर वर्णन कर सकते हैं। खराड-काव्य का आधार काल्पनिक घटना भी हा सकती है और उसका उद्देश भी साधारण हो सकता है परंतु महाकाव्य में एक महत् उद्देश का होना आवश्यक है। संस्कृत के साहित्य-शास्त्रों में महाकाव्य के आकार-प्रकार और वर्णन विषय के संबंध में बड़ी जटिल और दुरूह व्याख्याएँ की गई हैं जिनका आधार लेकर लिखने से बहुत से महाकाव्यों के शरीर श्रब संघटित हो गए हैं, पर उनमें से बहुत थोड़े ऐसे हैं जो आत्मा के किसी उदात्त आशय, सभ्यता या संस्कृति के किसी युगप्रवर्तक-संघर्ष अथवा समाज की किसी उद्वेगजनक स्थिति को लेकर किसी प्रकांड विचारक और कवि द्वारा लिखे गए हों, जिन्हें जाताय-इतिहास में अनिवार्य स्थान सुलय हो सके। रामायण, महाभारत, रामचरितमानस आदि को कोटि के सचे महाकाव्य शताब्द्यों में दो-एक लिखे जाते हैं।

श्रात्माभिव्यंजन संबंधी कविता गीतकाव्यमें ही श्रिधक लिखी गई है। छोटे छोटे गेय पदों में मधुर भावनापन्न, श्रात्मिनवेदन स्वाभाविक भी जान पड़ता है। ऐसे पदों में शब्द की साधना के साथ स्वर (संगीत) की साधना भी उत्कृष्ट हो सकती है। इनसे कर्फशता बहिष्कृत कर दी

3 .-.

जाती हैं। इनकी भावना प्रायः कोमल होती है और एक एक पद में पूर्ण होकर समाप्त हो जाती है। हिन्दी में इस प्रकार के गीत भक्तों ने अग-णित लिखे हैं। आल्हखंड, बीसलदेव रासो आदि, जो बीर-गीत के नाम से प्रचलित हैं, आत्माभिव्यंजन की श्रेणी में नहीं आते, वे तो वस्तु-वर्णन-विषयक कविता के उदाहरण हैं।

The state of the property of the posterior of the second o

## पाँचवाँ अध्याय

## गद्यकाच्य का विव चन

## [ क- दृश्य काव्य ]

पिछले श्रध्याय में काव्य के स्वरूप का सामान्य रेखाचित्र उपस्थित करते हुए हम उल्लेख कर चुके हैं कि कवि अपनी इच्छा और सुविधा के अनुसार कई प्रकार से उसका संघटन कर सकता है। वह चाहे तो अपनी ही कल्पनोश्रों त्रौर भावनात्रों के गेय पद बनाकर गीतिकाव्य की रचना कर डाले अथवा श्रपने देश श्रौर जाति के किसी महान् चरित्र या महती घटना का वर्णन करके महाकाव्य का निर्माण कर दे। यदि उसमें प्रतिभा की न्यूनता नहीं है तो वह गद्य की शैली का प्रश्रय लेकर भी अपने समय की ही नित्यप्रति की किसी साधारण से साधारण वार्ता को उपन्यास या कथा का रूप प्रदान कर सकता है। यदि उसको रंगमंच की विशेषतात्रों का परिचय है तो वह किसी भी प्राचीन या नवीन घटना या कथा को हश्य-काव्य के वेष में अवतरित कर सकता है और हम अभिनय देखकर कवि को उसकी इस कला के लिये बधाई दे सकते हैं। इन भिन्न भिन्न शैलियों में यद्यपि श्रपनी रुचि श्रौर योग्यता के श्रनुसार कविजन किसी एक या श्रनेक का प्रयोग करने में स्वतंत्र हैं तथापि विषय के अनुकूल श्रौर सामर्थ्य के अनुसार इनमें से किसी एक का निरंतर अभ्यास करते रहने से उन्हें अधिक सफलता की संभावना रहती है और श्रोताओं अथवा सामा-जिकों को भी अधिक रस-प्राप्ति की आशा होती है। उदाहरण के लिये यदि हम किसी देशव्यापी महायुद्ध और उसमें भाग लेनेवाले प्रचंड

राष्ट्रों का कथानक लिख रहे हैं तो उचित होगा कि हम महाकाव्य की गंभीर श्रीर धीर ध्वनि में उसका प्रणयन करें। यदि हमारे मन में कोई ऐसी कथा है जिसके पात्र अपनी विचित्र प्रकृति के कारण अनोखी घटनावली की सृष्टि कर डालते हैं तो उन पात्रों श्रौर उस घटनावली को लेकर हम सहज में एक खंडकाव्य या अच्छा सा उपन्यास लिख सकते हैं। यदि कथा प्राचीन हो श्रीर घटना प्रम संबंधिनी हो तो खंड-काव्य लिखने में अधिक सुगमता है। यदि कथा नवीन और घटना बहुविषयक हो तो उपन्यास लिखना अधिक समीचीन होगा। इसी प्रकार यदि हमारी कल्पना में कोई ऐसा घटनाचक घूम रहा है जिसका दृश्य देखकर हम प्रभावित और रसमग्न होते हैं तथा जिसके एक एक पात्र अपने स्वतंत्र अस्तित्व से हमें चिकत करने में समर्थ हैं और वे पात्र ग्रापस के संसर्ग से स्वतः ही एक कथानक बना लेते हैं ग्रीर स्वतः ही उसे समाप्त भी कर देते हैं, तो उचित होगा कि हम उन कति-पय व्यक्तित्वशाली पात्रों और उनके संसर्ग से बनी आकर्षक और वेग-वती घटनावली को दृश्यकाव्य के रूप में दिखा दें, उसे रूपक का रूप दे दें।

जैसा कि नाम से ही प्रकट है, "क्ष्पक" काट्य की वह विशेष दिशा है जिसमें लोक-परलोक की घटित-अघटित-घटनाओं का दृश्य दिखाने का आयोजन किया जाता है और इस कार्य के लिए अभिनय की सहा-यता ली जाती है। यद्यपि काट्यमात्र में किव जीवजगत के भिन्न भिन्न व्यापारी की अनुकृति ही करता है पर दृश्य-काट्य में वह अनुकृति वह नकल—प्रत्यत्त क्ष्म में होती है और अनुकृति की उसमें प्रधानता रहती है। किव या लेखक यदि अपने स्वतंत्र विचारों को प्रकट करना चाहे तो वह भी किसी क्ष्मक-पात्र के मुख से ही कर सकता है। प्राचीन यूनान के आचार्य अरस्तू ने अनुकरण को ही कला कहकर दृश्य-काट्य की ही खोर विशेष क्ष्म से संकेत किया था, क्योंकि अनुकरण का स्पष्टतम क्ष्म तो हृश्य-काट्य में ही देख पड़ता है। चाहे हम प्राचीन रोम या यूनान के नाटकों की प्रगति पर ध्यान दें या भारतीय

यां चीनी रूपक-रचनाओं को देखें अथवा संसार के किसी भी देश या समय के दृश्य-काव्य पर दृष्टि डालें, अनुकरण की प्रधानता हमें सर्वत्र मिलेगी। यह नहीं कि अनुकर्ण ही दृश्य-काव्य का एकमात्र अंग ही या रहा हो। अनुकरण के अतिरिक्त नृत्य, गीत आदि अन्य उपकरण भी प्रायः सदैव उसके साथ रहे हैं। परंतु अनुकरण के अभाव में रूपक की वास्तविक प्राग्। प्रतिष्ठा नहीं हो सकती। अन्य उपकरणों के श्रभाव में रूपक की रूप-रचना हो जाती है। श्राधुनिक प्रगति-प्राप्त नाटकों में नृत्य और गीत उत्तरोत्तर चीए होते जा रहे हैं और ऐसे नाटकों का निर्माण हो रहा है जिसमें न नृत्य है न गीत, तथापि उनकी नाटक कहा जाता है और वे श्रेष्ठ रूपक भी माने जाते हैं। इसका कारण यह है कि रूपक का अत्यंत आवश्यक और अनिवार्य अङ्ग अनुकरण उनमें मिलता है। यूनान की प्राचीनतम रचना-पद्धति में बुछ समय तक नृत्य ही प्रधान रहा और संवाद, कथानक अथवा अनुकरण कुछ काल उपरांत संमिलित किए गए। यतः उन यविकसित यौर प्रारंभिक कृतियों को सचे अर्थ में रूपक की संज्ञा नहीं दी जा सकती। उनकी संवाद कहा जाय या कथनोपकथन। अनुकरण ही दृश्य-काव्य की प्रधान विशेषता, व्यक्तित्व और आत्मा है। काव्य-कला के भिन्न भिन्न स्वरूपों से यदि हश्य-काव्य की कोई सत्ता स्वीकार की जा सकती है तो इसी त्राधार पर कि उसमें अनुकर्ण का जैसा शुद्ध और अमिश्र रूप प्रस्कृटित होता है वैसा अन्य किसो काव्यांग में नहीं। अनुकर्ण ही दृश्य-काव्य की मौलिक विशेषतां है।

त्रमुकरण का त्रेत्र बहुत विस्तृत और व्यापक है। दृश्य-काव्य में उसकी सीमा का निरूपण अब तक नहीं किया जा सका। यदि अनुकरण हम प्राचीन प्रारंभिक नाटकों से लेकर आधुनिक रूपकों तक की छानबीन करें तो देख सकते हैं कि अनुकरण की वस्तु और रूप में इतनी अधिक विभिन्नताएँ हैं कि उनकी सूची नहीं बनाई जा सकती। अनुकरण किसी प्राचीन घटना और पौराणिक पात्रों का भी हो सकता है और नवीन सामयिक जीवन

का भी। अनुकरण की वस्तु दुःखमय और करुण भी हो सकती है, मनो-रंजक और हास्यप्रद भी हो सकती है, या वह इन दोनों के बीच की वस्तु भी हो सकती है। अनुकरण यदि किसी उत्सव या समारोह के उपलच में किया जा रहा है तो उसमें नृत्य, गीत त्र्यादि विशेष रूप से संमिलित किए जा सकते हैं। यदि किसी दुःखांत घटना की एमृति में किया जा रहा है तो उसमें भयानक व्यापार और संघर्ष की प्रधानता हो सकती है। यह भी संभव है कि अनुकरण के लिये न नृत्य हो, न गीत हो और न भयानक व्यापार त्र्यौर संघर्ष हो; केवल सामाजिक जीवन की किसी मार्मिक समस्या को लेकर रूपक की रचना की गई हो श्रौर मीठी चुटकी, हलके व्यंग्य तथा विनोद की सूदम कला से समन्वित ग्रिभनय किया जा रहा हो। त्र्यनुकरण के लिये समय का भी कोई नियमित बंधन नहीं बनाया जा सकता। प्राचीन नाटकों में ऐसी घटनावली रखी जाती थी जो अनेक वर्षों—शताब्दियों तक—में घटित होती थी । रामा-यण और महाभारत की कथाओं को लेकर जो रूपक बने हैं उनकी यटनाएँ अधिकांश में दीर्घकालीन हुई हैं। आजकल के जो नाटक बन रहे हैं, उनकी घटनाएँ प्रायः इतनी दीर्घकालीन नहीं होतीं । श्रमुकरण की इस अनिर्दिष्ट भिन्नता को देखते हुए यद्यपि उसके संबंध में इद-मित्थं कोई नहीं कह सकता पर यह प्रश्न अवश्य उठता है कि वास्तविक <mark>श्रनुकरण क्या है श्रीर दृश्य काव्य की उत्कृष्ट श्रीर परिमार्जित कला</mark> के लिये अनुकरण का कैसा विधान बनना चाहिए।

यद्यपि काव्य और कलाओं के त्रेत्र में विधान का बंधन नहीं है— कोई ऐसा किव नहीं हुआ जो नियमों के जाल में फँसकर श्रेष्ठ काव्य कर सका हो, तो भी दृश्य-काव्य का इतिहास देखकर हम यह जान सकते हैं कि उनमें अनुकरण का किस प्रकार विकास हुआ है और उस विकास के साथ ही रूपक की कला किस प्रकार शुद्ध और परिमार्जित हुई है। यदि हम पाश्चात्य नाट्य-साहित्य की उत्पत्ति और उसकी प्रारंभिक अवस्था का वर्णन पढ़ें तो हमें यह विदित होगा कि उस काल में अनुकरण की कैसी हीन दशा थी और दृश्य-काव्य की वह मूल-

वस्त - अनुकरण-कितनी अविकसित और पराधीन अवस्था में थी। एक तो उस समय उसका बहुत ही स्थूल रूप था और वह नृत्य गीत श्रादि के भार से दबा हुआ था, दूसरे वह अस्वाभाविक और असभ्य श्रावरण धारण कर रहा था, प्राचीन पाश्चात्य साहित्य के विशेषज्ञ श्रोफेसर गिलबर्ट मरे का कथन है कि यूनान के करुणरसात्मक नाटक (ट्रेजेडी) की उत्पत्ति डायोनिसस नामक देवता के अनुकरण में किए गए नृत्य के रूप में हुई। डायोनिसस का पर्व वर्ष के आरंभ में वसंता-गमन के समय मनाया जाता था, जब शीत की मृत्यु के उपरांत संसार में नवीन जीवन का उदय होता है। परंतु यह समारोह नव वर्ष के स्वागतार्थ उतना नहीं होता था जितना यह नवीन वर्ष के 'ऋहंकार और उसके दंड' का विधान करने के आशय से होता था। नवीन वर्ष जब त्र्याता है तब सुख-समृद्धि के ऋहंकार में फूला त्र्याता है। इस पाप का प्रायश्चित्त उसे वर्ष के त्रांत में करना पड़ता है, जब कि उसे मृत्यु-दंड दिया जाता है। परंतु मृत्यु-दंड स्वयं ही एक दुष्कृत्य है अतः इसका भी प्रायश्चित्त करने के लिये फिर से नवीन वर्ष का आगमन होता था। इस प्रकार यह चक्र चलता रहता था ख्रीर प्रतिवर्ष यूनानी समारोह हुआ करता था। नव वर्ष का अहंकार और उसका दंड, उस दंड का प्रायश्चित्त-फिर नव वर्ष का त्रागमन यही डायोनिसस पर्व का चिर-चक्र बन गया था। परंतु प्रोफेसर मरे का मत है कि यूनानी ट्रेजेडी की वस्तु डायोनिसस तक ही परिमित नहीं थी, देश के अन्य वीर पुरुषों की स्मृति भी मनाई जाती थी और महाकाठ्यों के बीर नायकों का अनु-करण भी होने लगा था। प्रोफेसर रिजवे का यह मत है कि डायो-निसस पर्व का समारोह तो उतना प्राचीन नहीं है, उसके भी पूर्व यूनानी श्रपने यहाँ के मृत वीरों की समाधि पर एकत्र होकर उनके साहसपूर्ण कार्यों के आधार पर रास रचते थे और साथ ही उन वीरों के जीवन के कष्टों का भी रूपक दिखाते थे। यह एक प्रकार के स्मृति-उत्सव थे। यूनानियों का विश्वास था कि ऐसा करने से वे वीर असम्र होंगे और उनकी प्रसन्नता से पृथिवी भी संतुष्ट होकर उन्हें सुफल प्रदान करेगी। प्रोफेसर रिजवे का कथन है कि इन स्मृति उत्सवों के शीर्ष पर थेस देश की एक परंपरा आकर प्रचलित हो गई जिसके कारण भयानक और असभ्य प्रदर्शन भी किये जाने लगे। यहाँ इन दोनों मतों की ऐतिहासिक सत्यता के सबंध में कुछ नहीं कहना है; यहाँ तो केवल यह देखना है कि उस काल की ट्रेजेडी की कथावस्तु मृत्यु, पीड़ा, हत्या आदि से किस प्रकार भरी रहती थी और नृत्य, गीत आदि के भदे प्रदर्शनों में अनुकरण का वास्तविक रूप किस प्रकार विलीन हो गया था।

जिस प्रकार यूनान की ट्रेजेडी में भयानक घटनाचक और नृत्य की प्रधानता थी उसी प्रकार वहाँ के हास्य-नाटकों में अश्लीलता के स्वाँग श्रीर गीत प्रमुख थे। प्राचीन काल में यूनान की यह प्रथा थी कि कुछ विशेष अवसरों पर लोग पुरुष की जननेंद्रिय का चिह्न बनाकर उसका पूजन करते थे और वही चिह्न लेकर जुलूस निकालते थे। उस जुलूस में तरह तरह के अश्लील गीत गाए जाते थे, जो उस इंद्रियविशेष की प्रशंसा में और प्रायः हास्यपूर्ण हुआ करते थे। पीछे से मोरिस, मछ-सन, टालिनस त्रादि पाक-ऐतिहासिक काल के व्यक्तियों ने उन गीतों में थोंड़े-बहुत सुधार किए और उनकी अश्लोलता कम कर दी। उन हास्य नाटकों में ऐतिहासिक, पौराणिक, सामाजिक अथवा राजकीय पुरुषों त्रादि को भी हमी उड़ाई जाती थी; विशेषतः राजकीय अधिकारियों की खूब खिल्लीं ली जाती थी। यदि हम इन हास्य नाटकों की वस्तु पर विचार करें तो देख सकते हैं कि ट्रेजेडियों की अपेचा इनमें वास्तविक अनुकरण को अधिक सामग्री थी। इनमें केवल नृत्य और गीत न थे, व्यंग-विनोद का भी मसाला रहता था और अनुकरण के उपयुक्त वस्तु की मात्रा अपेचाकृत अधिक होती थी। आगे चलकर हम देखेंगे कि ट्रेजेडी की अपेदा ये हास्य-नाटक ही हश्य-काव्य और उसकी मूल-कला—अनुकरण—के विकास में अधिक सहायक हुए।

यूनान का मिनेनडर नामक हास्य-नाटककार वह प्रसिद्ध व्यक्ति है जिसने दृश्य-काव्य की कला में युगांतर उपस्थित कर दिया था। कालि-

नस नामक त्रालोचक ने लिखा है कि मिनेनडर ने ऋपने समय के एथेंस के शिष्ट संमाज का जीवन चित्रित किया है और बड़े विस्तार और व्याप-कता के साथ चित्रित किया है, तथापि यह तो नहीं कहा जा सकता कि त्राधिनिक नाटककारों की भाँति मिनेनडर अपने समय के समाज का गंभीर और वास्तविक व्याख्या कर सका है। उसके नाटकों का विषय सामाजिक अवश्यथा पर उस काल के रंगमंच की भयानक असुविधाओं तथा नाटक की प्रचलित कुरीतियों के कारण वह वास्तविकता से रिक्त ही रहा। नाटक के साथ धर्म का संबंध जुड़ा रहने के कारण वह एक सार्वजनिक तमाशे का रूप ही धारण कर पाया। हजारों दर्शकों के देखने के लिए ऋत्यंत किमाकार रंगमंच बनाए जाते थे जिनमें ऋखाभा-विकता अनिवार्य थी। अभिनेतागण वास्तविकता की भूठी चेष्टा में चेहरों पर नकाब लगाकर त्याते थे जो नाटकीय कला के विचार से एक शोचनीय बात ही कही जानी चाहिए। इन सब असुविधाओं के रहते, मिनेनडर ने वास्तविक जीवन घटनात्रों के अनुकरण की खोर ध्यान देने की चेष्टा करके जो आशातीत सफलता प्राप्त को उसके लिए नाट्य-कला के प्रेमी सदैव उसके कृतज्ञ रहेंगे।

यूनान से चलकर जब पाश्चात्य सभ्यता रोम पहुँची तब वहाँ भी नाटकीय कृतियों—विशेषकर हास्य नाटकों—की सृष्टि होने लगी। यद्यपि एक सीमित चेत्र के सामाजिक आख्यानों की लेकर नाटक लिखे जाने लगे थे, पर रूढ़ियों के बंधन यहाँ भी छूट नहीं सके। पात्रों की व्यक्तिगत विशेषता और चरित्र का चित्रण न कर सामूहिक गुणोंवाले पात्र ही प्रदर्शित किए जाते थे। घटनावली सौम्य और संयमित नहीं हो सकी थी। गायन और उद्देग-जनक दृश्य अब भी प्रधान थे। रोम की विलासी-सभ्यता के पंक में फँसकर नाटकों का और भी पतन हो गया। प्रथा के अनुसार नाटक का अभिनय रोमन दासों का ही काम था और इन दासों के साथ अनेक प्रकार के व्यभिचार होते रहते थे। अभिनय एक हीन व्यवसाय तो समक्ता ही जाता था आगे चलकर वह और भी कृत्सित और हेय बन गया। अभिनय की शुद्ध कला का

विकास न हो सका । धनियों की विलासवासना की ही वृद्धि होने लगी। श्रुंत में राज्य की श्रोर से नाटकों पर प्रतिबंध लगाए गए श्रीर धीरे वे बंद हो गए।

मध्ययुग के यूरोप में नाट्य-साहित्य का फिर से उत्थान हुआ। इस युग में नकावपोशी का खंत हो गया जो खनुकरण कार्य की शुद्धि के लिये एक शुभ घटना हुई। गंभीर श्रीर वास्तविक अनुकरण की लालसा नाटककारों में अधिक स्पष्ट दिखाई दी। पात्रों की बातचीत युद्यपि अब भी कविता में ही होती रही ( जो वास्तविकता से बहुत दूर है) श्रौर उत्तेजना तथा उद्देग के वर्णन श्रति मात्रा में किए जाते रहे परंतु बीच बीच में जैसे नाट्यकारों की बेजानकारी में, आप ही आप ऐसे पात्रों के चरित्र श्रंकित हो जाते थे जिनकी यथार्थता पर कोई संदेह नहीं कर सकता। शेक्सपियर के हाथ में त्राकर नाट्यकला को नवीन जुत्कर्ष प्राप्त हुआ। यूरोप में कोरनील, रेसीन, विकटर ह्यूगो, मोलियर, गेटे, शिलर तथा अन्य उत्कृष्ट नाटक-कार उत्पन्न हुए जिनमें हास्यरस का जगत्मसिद्ध लेखक मोलियर वास्तविक सामाजिक जीवन का यथार्थ रूप दिखाने में अतिशय सफल हुआ। परंतु यदि सच पूछा जाय तो नाट्यकला के इस अपूर्व विकास-काल में भी अनुकरण का शुद्ध रूप अन्य प्रासंगिक उपकरणों से अलग होकर बिलकुल स्वतंत्र अस्तित्व में न श्राया। श्रब की तरह दर्शकराए। उस समय का श्रभिनय देखकर यह विश्वास नहीं जमा सकते थे कि जो कुछ हम देख रहे हैं वह नितांत अक-त्रिम और सहज स्वाभाविक है। पात्रों को कविता में बातचीत करते देख अब के थियेटर देखनेवालों को आश्चर्य हुए बिना न रहेगा क्योंकि कविता त्रौर गीत तो वे त्रापरा में सुनने जाते हैं। नाटक के त्राभिनय में तो त्रव वे नित्यप्रति की भाषा त्रौर नित्यप्रति के दृश्य देखना चाहते हैं परंतु त्र्याजकल के विचार से मध्यकाल के पाश्चात्य नाटकों में कुत्रिमता भले ही हो, ऐतिहासिक दृष्टि से इस काल में नाट्यकला का अपूर्व उत्थान हो गया है । शेक्सिपयर जैसे जगद्-विख्यात नाटककार और कवि की कलम से निकलकर कविता मानों

जनसाधारण को भाषा बन गई थी और सभी पात्र अनुपम स्वाभाविक हप में आ गए थे। तथापि बहुत से साधारण कियों के हाथों में पड़-कर नाटकों की किवता अस्वाभाविक और कर्णकटु तुकबंदी से अधिक कुछ न बन सकी। रंगमंच को दशा और अभिनय की विचित्रताओं के कारण जैसे हास्यास्पद दृश्य दिखाए जाते थे उनका उल्लेख आगे, रंग-मंच के विवेचन में, किया जायगा।

अनुकरण को सत्य और ग्रद्ध कला का जैसा विस्तार उन्नीसवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में आरंभ होकर वर्तमान समय तक हो सका है वैसा इसके पूर्व नहीं देखा गया। मिस्टर विलियम आर्चर का मत है कि यह नवीन उत्थान इँगलैंड केटी० डब्ल्० राबर्टसन नामक नाटक-कार के 'सोसाइटी.' 'कास्ट' श्रौर 'श्रावस' नामक नाटकों से १८६० ई० के लगभग आरंभ हुआ और कुछ ही वर्षों बाद नारवे के प्रख्यात नाट्य-कार इब्सन ने उस नवोदिता कला की शोभा बढ़ानेवाले पचीसों नाटक लिखकर उसे अनुपम दृढ़ता और सुषमा प्रदान की। इब्सन ने सर्वप्रथम एक सचे कलाशास्त्रों की भाँति रूपक के एकमात्र अभिन्न यंग यन-कर्गा को वह यथार्थता प्रदान की बातचीत का इतना मार्मिक और खाभाविक क्रम निरूपित किया और नित्यपति की सामाजिक घटनात्रों का इतना यथातथ्य चित्र खींचकर दिखाया कि यूरोप के साहित्यिक समाज में एक नवीन आंदोलन ही उठ खड़ा हुआ। इस आंदोलन को यथार्थ-वाद का आंदोलन कहते हैं और इसके द्वारा नाटकों के दृश्यों और चित्रों में एक अद्वितीय वास्तविकता और पात्रों में एक अभिनव सामयिकता थ्या गई । जिस प्रकार नाटक-रचना में अनुकरण की वास्तविकता बढ़ी है उसी प्रकार रंगमंच का वातावरण भी अधिक यथार्थ बनाया गया है। इस काल के नाटकों में कला-संबंधी बड़ी महत्त्वपूर्ण प्रगति हुई है। समय-संकलन और स्थल-संकलन में अधिक सुनियम पालन किए जाते हैं। गीत और नृत्य केवल प्रासंगिक और गौण बन गए हैं। नेपध्य, आकाश-भाषित और स्वगत, नाटक की स्वाभाविकता नष्ट नहीं करने पाते। प्राचीन धार्मिक रूढ़ियों के फंदे छूट गए हैं और शुद्ध साहित्यिक रूप में नाट्य-

साहित्य का विकास हो रहा है। यूनान के ट्रेजेडी और कमेडी नाटकों में करण और हास्य की दुनिया अलग बनाई जाती थी और यह कम नवीन युग के आगम के पूत्र तक चलता रहा था, परंतु अब जीवन की ही भाँति सुख-दुःख मिश्रित दृश्य नाटकों में भी दिखाए जाते हैं। नित्यप्रति की बोल्चाल की भाषा ही अभिनय की भाषा वन गई है और चारों और से एक सामयिक वातावरण उदय होकर रंगमंच को घर रहा है।

यहाँ पश्चिम की नाटकीय प्रगति का विकास दिखाना हमारा अभीष्ट नहीं था। हम तो केवल नाटक की मूल वस्तु अनुकरण के क्रमशः

परिमार्जित होते हुए रूप को दिखाना चाहते थे। जब हमने कहा कि हमारे वर्तमान **ऋादर्शवाद** युग में अनुकरण को कला अधिक यथार्थ और सत्य रूप धारण कर रही है तब हमने नादकों में पद्य के स्थान पर गद्य के अधिक सुन्दु प्रयोग का समर्थन किया। उपर जिस यथार्थवार को चचा को गई वह केवल अभिनेय विषय के अधिक लोकसामान्य रूप का परिचय देने के लिये हुई है। आजकल के नाटक यदि महाकाव्य के नायकों को अपना पात्र न बनाकर लंडन के किसी मजदूर परिवार के व्यक्तियों को अपने लिये चुनते हैं तो इसका अर्थ यहो है कि आधुनिक नाटककार अपने चतुर्दिक के वातावरण से अधिक प्रभावित हो रहे हैं और सामिथक समस्याओं पर अधिक ध्यान दे रहे हैं। इस सामिथकता और लोकव्यवहार के अधिक सचे फोटोशाफ को ही यदि यथार्थवाद कहते हैं तो मानना पड़ेगा कि आधुनिक नाटकों में यथार्थवाद की मात्रा खूब बढ़ी है। परंतु यदि हम सामयिक जीवन के अतिरिक्त प्राचीन काल का भी चित्र अंकित करना चाहें और न्त्राधुनिकता के बाह्य रूप के अतिरिक्त उसके अंतस् का भी रूप देखना चाहें तो हमारा यह यथार्थवाद उसकी अनुमति देगा या नहीं इसमें बहुत कुछ संदेह ही है। यदि वह हमें अपने चहुर्दिक के घेरे से ऊपर इडकर साँस लेने की सुविधा भी कर सके तो हमें उसका कृतज्ञ होना चाहिए, क्योंकि यथार्थवाद इस समय जिस संकीर्ए अर्थ में व्यवहृत

हो रहा है उसमें इतने की भी गुंजाइश नहीं देख पड़ती। पर यथार्थवाद का व्यापक अर्थ हो लेना साहित्य के लिए कल्याएकर होगा।

यद्यपि वर्तमान काल के भारतीय नाटक अधिकांश में पश्चिमीय शैली का अनुकरण करके सफलता प्राप्त करना चाहते हैं, परंतु इस देश में स्वतंत्र रूप में रूपक-रचना का भारतीय रूपक-रचना मार्ग प्रशस्त किया जा चुका है स्त्रौर हम निस्संकोच रूप से कह सकते हैं कि यहाँ का रचना-क्रम पारचात्य प्रणाली से किसी ग्रंश में कम उत्कृष्ट नहीं है। जब हम इस बात पर ध्यान देते हैं कि ईसा के कई शताब्दि पूर्व यहाँ 'नाट्यशास्त्र' जैसा चमत्कारी मंथ प्रणीत हो चुका था और भास तथा कालिदास जैसे श्रेष्ट नाटककार अपनी नाट्य-सृष्टियाँ प्रसूत कर चुके थे तब हमारे मन में त्रानंद और उल्लास को धारा प्रवाहित हो चलती है। नाट्यकला के नियमों का जितना सूच्म निरूपण यहाँ किया गया उतना और कहीं नहीं हुआ है। आरंभ में ही रूपक के तत्त्वों का प्रतिपादन करते हुए नाट्यशास्त्र' लिखता है "एक बार वैवस्वत मन के दूसरे युग में लोग बहुत दुःखित हुए। इस पर इंद्र तथा दूसरे देवतात्रों ने जाकर ब्रह्मा से प्रार्थना को -- त्राप मनोविनोद का कोई ऐसा साधन उत्पन्न कीजिए जिसमें सबका चित्त प्रसन्न हो सके। इस पर ब्रह्मा ने चारों वेदों को वलाया और उन चारों को सहायता से नाट्य के पंचम वेद की रचना की। इस नए वेर के लिये ऋग्वेर से संवाद, सामवेद से गान, यजुरेंद से नाट्य और अथववेद से रस लिया गया था।" यहाँ संवाद, गोत ब्रीर नाट्य के तत्त्वों के अतिरिक्त 'रस-तत्त्व' पर अधिक ध्यान देने की आवश्यकता है। प्राचीन ऋषि ने कितनी पारदर्शी दृष्टि से अन्य तत्त्वों का नामोल्लेखं करते हुए रस-तत्त्व का विस्मरण नहीं किया। इसके बिना नाटक का साहित्यिक और कलात्मक रूप प्रतिष्ठित नहीं हो सकता था।

ह्रपक में साहित्यिक रूप की स्थापना करने के उपरांत नाट्य-शास्त्र रंगशाला की त्रोर ध्यान देता है जिसे वह प्रेचागृह कहकर

पुकारता है। जब हमारे इस सुपठित युग के बड़े बड़े समीचक भी नाट्य-विवेचन में रंगमंच को भूल जाते हैं और ऐसे नाटकों की कल्पना कर लेते हैं जो केवल पढ़ने के लिये हैं, अभिनय के लिये नहीं, तब भरत मुनि नाट्यशास्त्र के दूसरे ही अध्याय में इस अनिवार्य प्रसंग को उठाते हैं और उसका सर्वतीमुख विवेचन करते हैं। भरत मुनि के अनुसार प्रेचा-गृह तीन प्रकार के होते थे विकृष्ट, चतुरस्र और ज्यस्र । विकृष्ट प्रेचा-गृह सबसे अच्छा होता है। उसकी लंबाई १०८ हाथ, चतुरस्र की लंबाई ६४ हाथ तथा चौड़ाई ३२ हाथ होती थी और ज्यस प्रेचागृह त्रिकोण या त्रिभुजाकर होता था। चतुरस्र राजात्रों, धनवानों तथा सर्वसाधारण के लिये होता था और इयस्त्र में केवल आपस के थोड़े से मित्रया परिचित बैठकर नाटक देखते थे। प्रेचा-गृहों की यह लंबाई-चौड़ाई बहुत कुछ उपयुक्त और रोम के लंबे-चौड़े रंगमंचों से बहुत अधिक प्रभावशालिनी होती होगी। प्रेचागृहों का आधा स्थान दर्शकों, के लिये श्रीर श्राधा अभिनय तथा पात्रों के लिये नियत रहता था। रंगमंच का सबसे पिछला भाग रंगशीर्ष कहलाता था जो खंभों पर बना होता था जिसमें से नेपथ्य-गृह में जाने के लिये दो द्वार होते थे। रंगमंच की दीवालों पर उत्तम नकाशी और वायु तथा प्रकाश के लिये भरोखे बनाए जाते थे। इसका ध्यान रखा जाता था कि रंगमंच पर आवाज अच्छी तरह गूँज सके। यदि संपूर्ण सामग्री नाट्यशास्त्र की विधियों के अनुसार प्रस्तुत की जाय तो अब भी श्रेष्ट रीति से आधुनिक नाटकों का अभिनय करने में अधिक हेर-फेर करने की आवश्यकता नहीं होगी। यवनिका, नाटकीय वेश-भूषा तथा रंगशाला के अन्य उपकरणों का सम्यक् विवरण नाट्यशास्त्र में दिया गया है।

रूपकों और उपरूपकों का विश्लेषण करते हुए नाट्यशास्त्रकार विलच्चण सूच्म बुद्धि का परिचय देते हैं। रूपकों का रूप पाश्चात्य यूनानी और यूरोपीय नाटकों की तरह यहाँ दु:खांत और सुखांत नाटकों का वर्ग-भेद नहीं किया गया।

इसलिये यहाँ का नाट्य साहित्य एक बड़े त्रांश में कृत्रिमता से बचा रहा। जीवत के आमोद-विषाद एक ही दृश्य में दिखाते हुए यहाँ के नाटककार मानों प्रकृति के सामने दर्पण लेकर खड़े हो गए हों। रूपकों के भिन्न भिन्न भेदों पर दृष्टि डालें तो पता चलेगा कि महाकाव्य के उदात पात्रों और घटनात्रों से लेकर साधारण और विकृत पात्रों के व्यंग्य चित्र तक नाटकों में दिखाए जा सकते थे। संस्कृत में नाटक शब्द रूपक का एक भेद मात्र है। नाटक की कथा ख्यात और इतिहास-प्रसिद्ध होनी चाहिए। नायक धोर, गंभीर, उदात्त, प्रतापी, कीर्त्तिकामी, महा उत्साहवाला, वेदों का रचक, राजा, राजिष या कोई दिव्य पुरुष हो। इसी प्रकार डिम, व्यायोग, समवकार आदि रूपकों में भी कथावस्त पौराणिक अथवा ऐतिहासिक होनी चाहिए। इसके विपरीत प्रकरण, माए, प्रहसन त्रादि रूपकों की कथा लौकिक त्रीर कविकल्पित होनी चाहिए। इस प्रकार के स्रनेक भेदों का हिसाव लगाकर देखा जाय तो प्रकट होगा कि भारतीय नाट्यशास्त्र का चेत्र बहुत अधिक विस्तृत है। इन रूपकों में कोई बहुत छोटे और कोई बड़े आकार के माने गए हैं। यहाँ भो नाटककार को अपनी वस्तु का विन्यास करने में स्वतंत्रता है। प्राकृतिक दृश्यों का दृशीन भी भारतीय नाटकों की एक उल्लेख योग्य विशेषता है। कालिदास के नाटक इस विशेषता से समन्वित हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि भारतीय नाटकों का कलापच विशेष समुन्नत श्रीर पुष्ट है तथा हमारे नाट्यशास्त्र में ऐसी व्यवस्थाएँ की गई हैं जिनसे अधिकाधिक रमणीयता, स्वाभाविकता और जीवन संबंधिनी व्यापकता हमारे नाटकों का ऋग बन सके।

दृश्य-काव्य के साथ रंगमंच का घनिष्ठ संबंध आरंभ से ही स्थापित है और नाट्य-साहित्य के साथ विकास करते हुए अभिनय की श्रीमनय भी एक कला बन गई है। कतिपय सम्मानित नाट्यसमी ज्ञां का तो यह भी मत है कि रंगमंत्र त्रौर अभिनय की ही प्रगति पर हथ्य काव्य की प्रगति मुख्य रूप से अव-लंबित रही है और नाटक रचना की कला में तब तब उत्थान हुए हैं अब जब

रंगशाला को कोई नई सुविधा प्राप्त हुई है अथवा अभिनय करनेवालों में किसी चमत्कारी प्रतिभा का उन्मेष हुआ है। इँगलैंड में जिन दिनों एलीजेवेथ का शासनकाल था और वह रानी रंगमंच के उन्नयन में दत्तचित्त थी, उन्हीं दिनों शेक्सपियर के अपूर्व नाटकों का अभ्युद्य हुआ। इस प्रकार के अनेक उदाहरणों से दृश्य काव्य और अभिनय का युगपद् संबंध दिखाया जा सकता है। प्राचीन यूनान की अविकसित अभिनवशैली के अनुसार ही वहाँ के नाटक भी थे जिनमें या तो अश्लील गानों की भरमार थी या भयानक घटनात्रों की । भारत में प्रथम ही यह व्यवस्था बन गई थी कि मृत्यु, हत्या और उत्पीड़न के भयानक हश्य रंगमंच पर न दिखाए जायँ। इसका परमोत्कृष्ट प्रभाव यह पड़ा कि यहाँ के नाटक बर्बर और असभ्य प्रदर्शन से बच गए और लोकरंजनकारी बने रहे। यहाँ अभिनय के (१) आंगिक, (२) वाचिक, (३) आहार्य और (४) सात्त्विक विभाग कर दिए गए थे, जिनमें क्रमशः श्रंग-संचालन, वाणी, वेश-भूषा श्रौर भाव-प्रदर्शन को रोतिको शिचा दो जाती थी। इन सबसे अनुकरण की यथार्थता सिद्ध होती थी और यही अभिनय की सर्वश्रेष्ठ सफलता है। नाटककार देश काल और पात्र का यथोचित ध्यान रखते थे और भिन्न भिन्न पात्रों से उनके अनुरूप संस्कृत अथवा प्राकृत भाषा का व्यवहार कराते थे। चमत्कार उत्पन्न करने के आशय से वहाँ के नाट्यशास्त्र में वस्तुविन्यास-संबंधिनी अनेक ज्ञातव्य शैलियाँ बताई गई हैं जिनका प्रयोग उस काल के नाटकों में बड़ी योग्यता के साथ किया गया था। रंगमंच भी उस समय में विशेष रूप से विकसित और सम्पन्न था। नेपथ्य त्राकाश-भाषित, स्वगत त्रादि की जो विधियाँ ईसवी पूर्व शताब्दियों से व्यवहार में लाई जाती थीं और जिनमें स्वाभाविकता की रचा का स्पष्ट प्रयत देख पड़ता था वे वहाँ के उन्नतिपात रंगमंच की साची हो सकती हैं। आश्चर्य तो यह देखकर होता है कि अभिनय की जो सूच्म और मार्मिक व्यवस्थाएँ यहाँ उस पुरातन काल में प्रचलित हुई थीं, उनका ठीक ठीक परिचय यूरोप को सोलहवीं और सत्रहवीं शताब्दियों में भी प्राप्त नहीं हो सका था और उनमें से कुछ तो ऐसी हैं जिनकी पूरी जानकारी

इस समय तक प्राप्त नहीं की जा सकी। दुःख है कि अभिनय की प्राचीन उन्नत कला हमें विस्मरण हो गई है और हम नए सिरे से जो शिचा प्राप्त कर रहे हैं वह पश्चिम की कहकर हमें दी जा रही है। इसमें संदेह नहीं कि आधुनिक भारतीय रंगमंच पश्चिम की ही शैली पर गठित हो रहा है और अभिनय का प्रकार भी अधिकतर पाश्चात्य ही है, परंतु यह तो मानना ही पड़ेगा कि इन दिनों हम पश्चिम से जो कुछ प्रहण कर रहे हैं, वह सर्वथा नवीन और नवाविष्कृत नहीं है। उसका बहुत कुछ त्रंश, किसी न किसी रूप में, पूर्व की देन है। यदि त्रपने साहित्य और इतिहास का अध्ययन अधिक मनानिवेश के साथ किया जाय तो निस्संदेह बहुत-सी ऐसी कलाएँ और विद्याएँ जिन्हें हम पश्चिमीय समक्ष रहे हैं अपने ही देश की सिद्ध होंगी। आज हम एक शताब्दि पूर्व के यूरोप के रंगमंच की नकल करके अपने का बहुत अधिक विकासप्राप्त और उन्नत मानते हैं, परंतु यदि हम बीस शताब्दि पूर्व के भारतीय रंगमंच की नकल करने की योग्यता प्राप्त कर सके तो हम देखेंगे कि आज की अपेता हम पिछड़े हुए नहीं हैं, पर कठिनाई यह है कि वह योग्यता प्राप्त करने की न तो हमें सुविधा ही प्राप्त है, न हमारे श्रंतः करण में इस विषय की कोई दृढ़ प्रेरणा ही होती है। हमारी चेतना मंद हो रही है और जा कुछ हमें सुगमता से मिल जाता है उसे ही हम आँख मँदकर अपना लेते हैं। हमें इन दिनों एक शताब्दि या कम से कम पचास वर्ष पूर्व या यूरोपीय रंगमंच मिल गया है तो हम उतने ही से प्रसन्न और रीभे हुए हैं। हमारे मन में यह विचार ही नहीं उठता कि हम स्वतः अपने अनुरूप रंगमंच का विकास करें और यदि वैसा करना हमारे लिये असंभव हो तो कम से कम यूरोप के ही नवीनतम रंगमंच के। अपनाएँ। इन दिनों हम भिन्नावृत्ति से ही आत्मं-भर हा रहे हैं।

भारतवर्ष में नाट्य-साहित्य की समुचित उन्नति तब तक नहीं है। सकती जब तक हम एक बार श्राँखें खोलकर श्रीर ध्यान लगाकर श्रपने जातीय-नाट्यशास्त्र का अध्ययन नहीं कर लेते श्रीर वर्तमान श्राचश्य-

कतात्रों के अनुसार उसमें परिवर्तन करने का उपक्रम नहीं करते। नवोन और उन्नतिप्राप्त साधनों का उपयोग करके हमें अपना राष्ट्रीय रंगमंच समयानुकूल बना लेना चाहिए और अभिनय की उत्कृष्ट विधियाँ प्राचीन त्र्यौर नवीन साहित्य-शास्त्रों से सीख लेनी चाहिएँ। यदि हमें वर्तमान यूरोप के समृद्ध रंगमंच और विकसित अभिनवकला का ही त्रानुकरण करना है ते। भी हमारे लिये समय के साथ रहना <mark>त्रावश्यक है। इधर पचास वर्षों में यूरोप के रंगमंच में जो नवीन</mark> सुधार हुए हैं और अभिनय विषयक जा बहुत-सी बातें ज्ञात हुई हैं उनका परिचय प्राप्त करने में हमें पश्चात्पद नहीं होना चाहिए। जब <mark>त्रावागमन के इतने उपयुक्त त्र</mark>ौर प्रचुर साधन उपलब्ध हैं श्रौर इतने वेगवान रूप से वस्तु-विनिमय हो रहा है तब हम पश्चिम का अनुकरण करते हुए उनके पद्-चिह्नों पर भी न चल सके, पिछड़े ही रहे, तो यह हमारी राष्ट्रीय मूच्छी का बड़ा ही शाचनीय लच्चए है। यदि हम अपना मार्ग त्राप नहीं निकाल सकते, त्रपनी पूर्व त्रार्जित संपत्ति का स्वामित्व नहीं प्रहरण कर सकते तो हमारी यह दुर्बलता चम्य नहीं है, किंतु यदि हम दूसरों की नकल करते हुए उस कार्य में भी पिछड़ रहे हैं तो यह हमारे लिये लजा श्रीर लांछन का विषय है।

उस पुरातन काल की बात जाने दोजिए जब यूनानी श्रिभनेता बैल-गाड़ियों में बैठकर श्रिभनय करने निकलते थे श्रथवा जुलूस निकालकर श्रक्षील दृश्यों का प्रदर्शन करते थे। श्रभी तीन सो वर्ष पहले तक— शक्सिपियर के समय तक—नकाबपीश पात्र रंगमंच पर श्राकर श्रपना बेढंगा रूप दिखाया करते थे। परदे गिराने और चढ़ाने का इतना भदा ढंग प्रचलित था कि श्रिभनय में स्वाभाविकता श्रा ही नहीं सकती थी। श्रादमियों के। लगकर इधर से उधर परदा खींचना पड़ता था। नाटकों के दृश्य दिखाने के लिये परदों पर जा चित्रकारी की जाती थी वह भी यथार्थता की श्रनुरूपता नहीं उत्पन्न कर सकती थी। थिएटर इतना बड़ा और विशालकाय होता था कि रंगमंच में प्रवेश करते ही श्रभनेता विली बन जाता था। उसकी स्वाभाविक गति में वहीं से विस्तिप पड़ने लगता था अौर वह स्वयं ही एक कृत्रिम वातावरण का अनुभव करने लगता था। परंतु दर्शकों के लिये ते। अभिनय का संपूर्ण व्यापार और भी मिध्या रूप धारण कर लेता था। यदि कोई पात्र रंगमंच में प्रवेश कर किसी कमरे में आता है जिसमें पुरानी रीति के अनुसार एक खिड़की और कुछ कुर्सियाँ पड़ी हुई हैं और फिर वह इस कमरे (जिससे वाहर निकलने का रास्ता परदे पर दिखाया नहीं जा सका ) के आगे बढ़कर स्टेज के किनारे तक पहुँच जाता है जहाँ रोशनी हो रही है और जहाँ से आगे के दर्शक उसकी पीठ मजे में देख सकते हैं तो यह अस्वाभाविकता की हद हो गई। इसके उपरांत तो यदि वह पात्र अपने मन में कुछ बड़बड़ाए, स्वगत का बहाना करके अपने चरित्र, विचारों और इच्छाओं का परि-चय देने लगे तो भी दर्शकों के। अधिक नहीं खटक सकता क्योंकि वे तो इसके पहले ही सबसे अधिक अस्वाभाविक और खटकनेवाली बात का सामना कर चुके हैं। वह जितना चाहे बके-भके, अब तो उसके तिये सब कुछ चंतव्य है। ये सब विचित्रताएँ उस समय यूरोप में प्रचलित थीं जिस समय शेक्सपियर, जो संसार-साहित्य का शिरोमिए कहलाता है, अपने नाटकों की रचना कर रहा था।

प्रायः प्रत्येक पात्र का, किवता की भाषा में, एक दूसरे के प्रश्नों का उत्तर देना तो प्रचलित ही था। रंगमंच पर प्रभावीत्पादन के विचार से बहुत से अद्भुत और भीषण प्रदर्शन भी किए जाते थे। बात बात पर गाना गाकर प्रश्न का उत्तर देना, यह तो जैसे उस समय की प्रथा ही थी। यह नहीं कि ऐसा केवल गीतिनाट्यों या श्रोपेरा में किया जाता ही जिसकी रचना ही उसी उद्देश से की गई थी। प्रत्येक प्रकार के नाटक किवता से प्रित होते थे। गीतकाव्य और दृश्यकाव्य का वास्तविक भेद उस समय तक प्रकाश में नहीं आया था। यह तो कलाशास्त्री अरस्त के ज्ञात था कि नाटक, महाकाव्य और गीतकाव्य में अंतर है। इस अंतर के पहले पहल उसी ने स्मष्ट किया था। पर अरस्तू के दो हजार वर्ष उपरांत तक यूरोप के किसी भी कलाविद् में इतनी प्रतिमा न हुई कि वह इनके श्रंतर के। व्यावहारिक रूप से स्पष्ट कर सकता और इन तीनों

का पृथक्करण करने में प्रवृत्त होता। नाट्यशाला की मूलवस्तु अनुकरण है और उस अनुकरण की यथार्थता तभी सिद्ध होगी जब दृश्य, सूच्य और अभिनय तीनों ही वस्तुएँ अधिक से अधिक वास्तविक बनाई जा सकें। साधारण से साधारण बातचीत, जिसमें कविता की लेशमात्र आवश्यकता नहीं है, यदि गाकर की जायगी तो इस भयानक व्यापार से पिंड छुड़ाने का प्रयन्न प्रत्येक बुद्धिसंपन्न व्यक्ति करेगा। परंतु यूरोप में अभी सो वर्ष पूर्व तक ये सब कियाएँ होती रहीं और सारा समाज उनका आनंद लेता रहा।

रंगमंच में कौन से दृश्य चित्र की सहायता से दिखाए जाने चाहिएँ, कौन दृश्य वास्तविक वस्तुत्रों द्वारा दिखाए जा सकते हैं त्रौर किन दृश्यों की सूचना केवल परदा गिराकर दे देनी चाहिए यह अब से दे सौ वर्ष पहले इँगलैंड के विदित नहीं था। साधारण बुद्धि से भी यह समभा जा सकता है कि परदे पर या रंगमंच पर ऐसी कोई वस्तु न दिखाई जाय जो खिलवाड़ या असंभव समभ ली जाय। यदि स्टेज पर काई व्यक्ति नाव लेकर खेने बैठ जाय या घोड़ागाड़ी दौड़ाने लगे ते। यह तमाशा किसी केा जँच नहीं सकता। हत्या या पीड़न का दृश्य स्टेज के ऊपर दिखाने का अर्थ यही है कि पात्रों का वास्तविक रूप में कष्ट दिया जाय अोर उनका श्रंगभंग किया जाय। यदि ऐसा हो तब तो अभिनय का व्यापार किसी भी सभ्य समाज में अधिक समय तक प्रचितत नहीं रह सकता, परंतु हत्या के दृश्य विलायती रंगमंच पर दिखाए जाते रहे हैं और जापानी स्टेज पर तो वे अब तक प्रचलित हैं। दुःखमय श्रीर भयानक प्रभाव उत्पन्न करने के लिये जापानी रंगमंच के पात्र जो विकट दृश्य दिखाते हैं उनमें पात्रों के वास्तविक मल्लयुद्ध ख्रौर खून-खरावे भी संमिलित हैं। जापानी रंगमंच पर आत्महत्या के दृश्य भी दिखाए जाते हैं। एक नाटक का अभिनय करते हुए जब वैसा प्रसंग त्राया तब एक पात्र आत्महत्या की चेटा करता हुआ खून से लथपथ होकर मंच में गिर पड़ा, गिरकर वह विचित्र प्रकार से कराहने और मुँह बनाने लगा। यहाँ यह बर्बर दृश्य समाप्त नहीं हुआ। इसके

उपरांत यम के दें। सिपाही (जो अदृश्य सममें जाते थे) स्टेज पर आए और उसके बाल पकड़ कर खींचने लगे। इस भयानक उत्पीड़न का एक मात्र आश्यय दर्शकों पर यथार्थ हत्या का प्रभाव दिखाना होता है पर यह कार्य कितना असभ्य, बर्बर और नाटकीय विचार से भी कितना असंगत प्रभाव उत्पन्न करनेवाला है यह सहज ही समभा जा सकता है। हमारे भारतीय नाटकों में इस प्रकार के दृश्य दिखाने का निषेध करके कितनी अधिक दूरदर्शिता दिखाई गई है यह तो तभी समभा जा सकता है जब हम विदेशी नाटकों और अभिनयों में प्रचलित इस कुप्रथा और उसके दुष्परिणाम का देखें।

प्राकृतिक वस्तुएँ श्रौर जीव श्रादि दिखाने के लिये रंगमंच पर जहाँ तक संभव हो, उनकी प्रतिकृति उपस्थित करनी चाहिए। उदाहरण के लिये, यदि किसी ऐसे चरागाह का दृश्य दिखाना है जिसमें पशु चर रहे हैं तो स्टेज पर भेड़-बकरी श्रौर गाय-बैल चढ़ाकर भीड़ लगा देना श्रौर चरागाह का रूप परदों पर श्रंकित कर देना—यथार्थ श्रौर काल्पनिक का ऐसा संमिश्रण—बहुत श्रिधक हास्यास्पद श्रौर मिध्या समभा जायगा। ऐसी बेमेल वस्तुश्रों का एकत्रीकरण भानुमती की पिटारी में भले ही श्रच्छा लगे, नाटक से उसे दूर रखना चाहिए परंतु शेक्सपियर श्रौर उसके उत्तरवर्ती काल में भी इस प्रकार के कितने विचित्र तमाशे दिखाए जाते थे, जिनका मनेारंजक वर्णन, प्रसिद्ध हास्य श्रौर व्यंग्य लेखक एडीसन ने श्रपने स्पेक्टेटर पत्र में दिया है।

हम पहले लिख चुके हैं कि काव्य या तो पद्यमय होता है या गद्यमय। पद्यमय काव्य का दूसरा नाम किवता है जिसका पिछले नाटक और उपन्यास के अंतर्गत दृश्य काव्य, उपन्यास, आख्यायिका और निबंध विशेष रूप से आते हैं। इनमें दृश्य काव्य का सबसे विशिष्ट स्थान है। मनुष्य एक और तो अपने भावों या विचारों के। दूसरों पर प्रकट करना चाहता है और दूसरी और अन्य मनुष्यों के जीवन, उनके कार्य, उनकी भावनाओं, उनके राग, द्वेष, उनके सांसारिक बंधन

त्रादि के जानने और सम्भने में एक प्रकार का अनुराग रखता है। यह भी एक मनावृत्ति का परिणाम है जिसे हम मानव-व्यापार की अनुर्क्ति कह सकते हैं। इस मनावृत्ति से प्रेरित होकर ऐसे काव्यों की रचना होती है जिनका उद्देश्य मनुष्यों का चरित्र-चित्रण होता है। इन्हीं प्रवृत्तियों से प्रेरित होकर भिन्न भिन्न प्रकार के काव्यों—जैसे वीरकाव्य, गीतिकाव्य, उपन्यास आदि—की उत्पत्ति, सामाजिक तथा कलात्मक स्थिति के परिवर्तनशील स्त्यों के अनुसार होती है।

नाटक और उपन्यास में बड़ा भारी भेद यह है कि नाटक का रूप रंगशाला के प्रतिबंधों के अनुसार बहुत कुछ निश्चित करना पड़ता हैं; पर उपन्यास में इस प्रकार का काई प्रतिबंध नहीं है; ख्रौर नाटक कुछ ऐसे नियमें। से जकड़े रहते हैं जिनसे उपन्यास पूर्णत्या स्वतंत्र हैं। साथ ही उपन्यास की अपेचा नाटक में यह विशेषता है कि नाटक के दृश्य-काव्य होने से उसमें जा सजीवता या प्रत्यचानुभव को छाया रहती है, पर उपन्यास में नहीं आ सकती। पर, हाँ, नाटक और उपन्यास के मूल तत्त्व प्रायः एक ही हैं, इस-तिये जो बातें नाटक के संबंध में कही जा सकती हैं, उनमें से अधिकांश उपन्यास के लिये भी ठीक हैं। पर उपन्यास का जिन परिस्थितियों में काम करना पड़ता है, उनसे नाटककार की परि-स्थितियाँ बिल्कुल भिन्न हैं; और इसी भिन्नता के कारण और उपन्यास में बहुत बड़ा श्रांतर पड़ जाता है। नाटक श्रीर उपन्यास के इसी अंतर का ध्यान में रखकर हम नाटक या दृश्य-काव्य का विवेचन आरंभ करते हैं। इसके उपरांत हम कुछ ऐसी वातं बतलावेंगे जा नाटक और उपन्यास में समान रूप से पाई जाती हैं।

सबसे पहले इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि नाटक नाटकों की विशेषता हश्य-काव्य है और उसकी इसी विशेषता के कारण उसकी रचना के सिद्धांतें। आदि से भो कुछ विशेषताएँ आ जाती हैं। उपन्यास की रचना केवल पढ़ने के लिये होती है, पर नाटक की रचना रंगशाला में अभिनय करने के लिये होती हैं। उपन्यास की रंगशाला तो उसी में होती है, पर नाटक की रंगशाला उससे बाहर और अलग होती है। महाकाव्य और गद्य-काव्य तो हमें किसी बात की सूचना मात्र देकर रह जाते हैं, पर नाटक हमें दूसरों का अनुकरण या नकल करके हमें सब बातें प्रत्यच कर दिखलाते हैं। जब हम कोई उपन्यास या और कोई काव्य पढ़ने बैठते हैं, तब हम वे सब बातें अनायास ही समभ लेते हैं। उसके अतिरिक्त हमें और किसी वस्तु की त्रावश्यकता नहीं होती। पर जब हम कोई नाटक हाथ में लेकर पढ़ने बैठते हैं, तब वह हमें उपन्यास के समान सर्वांगपूर्ण नहीं जान पड़ता, बल्कि हमें उस नाटक के लिये किसी त्रीर बात की त्रावश्यकता भी प्रतीत होती है। हमें कुछ ऐसे तत्त्वों की अपेचा होती है जो उसके केवल छपे हुए रूप में हमें नहीं मिलते। बिना अभिनय के वह हमें कुछ अधूरा जान पड़ता है, और वास्तव में वह अधूरा होता भी है, क्योंकि बिना अभिन्य के हमें उसके लेखक की वास्तविक याग्यता और छिपे हुए भावें। आदि का पता नहीं चलता । नाटक में स्वयं नाटककार का कुछ कहने या टीका-टिप्पणी आदि करने का अधिकार ते। होता ही नहीं, इसिलये नाटक पढ़ने में हमें कई कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। केवल पुस्तक रूप में पढ़कर न तो हम नाटक के पात्रों से भली भाँति परिचित हो सकते हैं, न उनके उद्देशों, विचारों या भावों आदि का समभ सकते हैं और न उनके कार्यों का नैतिक महत्त्व जान सकते हैं। वास्तव में अभिनय ही नाटक का प्रामा है और उसके बिना नाटक में कभी सर्जीवता आ ही नहीं सकती। जिस समय हम दर्शक बनकर काई अभिनय देखते हैं, उस समय हमें नटों के हाव-भाव आदि से ही बहुत-सी बातों का पता चल जाता है। पर जब हम केवल पाठक होते हैं, तब हमें उन बातों का पता लगाने के लिये अपनी कल्पना-शक्ति

श्रीर श्रनुमान से काम लेना पड़ता है। श्रीर यदि हमारी कल्पना-शक्ति में उतना बल न हुआ तो फिर हमें उसका पूरा पूरा आनंद नहीं आ सकता। इसके अतिरिक्त पुराने नाटक पढ़ते समय हमें यह भी ध्यान रखना पड़ता है कि जिस समय वे नाटक बने थे और जिस देश में बने थे, उस समय और उस देश में रंगशालाओं आदि की क्या अवस्था और व्यवस्था थी; क्योंकि नाटक की रचना बहुधा रंगशाला की परिस्थितियों के अनुसार ही होती है। इसी लिये जो लोग कालिदास या भास के नाटक पढ़ना चाहते हों, उन्हें इस बात का भी ज्ञान प्राप्त कर लेना आवश्यक है कि उन कियों के समय की रंगशालाएँ कैसी होती थीं और उनकी क्या व्यवस्था थी।

पाश्चात्य नाट्य-शास्त्रियों के अनुसार नाटकों के छः तत्त्व होते हैं, यथा—वस्तु, पात्र, कथोपकथन, देशकाल, शैली त्रौर नाटक के छः तत्त्व वस्तु उद्देश्य। यहाँ पर हमें यह भी जान लेना चाहिए कि हमारे त्राचार्यों ने नाट्य के केवल तीन तत्त्व माने हैं अर्थान वस्त, नायक और रस; और इसी आधार पर उन्होंने रूपकें। के भेद और उपभेद निश्चित किए हैं। यह समभ में नहीं आता कि जिस देश में नाटकों का अत्यंत प्राचीन रूप कथोपकथन वेदों में रचित हो, उसे हमारे आचार्यों ने एक मुख्य तत्त्व क्यों नहीं माना । इसमें संदेह नहीं कि कथापकथन का समावेश "नायक" तत्त्व में भी आ जाता है। साथ ही देश-काल का विवेचन भी इसी तत्त्व के अंतर्गत लाया जा सकता है। पर उद्देश की ऋोर ऋलग ध्यान देने की त्रावश्यकता है। सुगमता त्रीर स्पष्टतया के विचार से हम नाटक के छः तत्त्व मानकर उन पर विचार करेंगे। सबसे पहले कथावस्तु के। लीजिए। उपन्यासें। के विस्तार के संबंध में काई नियम निर्धारित नहीं हो सकता। उपन्यास छोटे से छोटा भी हा सकता है और बड़े से बड़ा भी। अतः उसमें सामग्री का उपयोग लेखक की इच्छा पर निर्भर करता है। वह जितना बड़ा

उपन्यास चाहे, लिख सकता है और उसमें अधिक से अधिक सामग्री का उपयोग कर सकता है। पर नाटककार का यह स्वतंत्रता प्राप्त नहीं है । वह तो न कथावस्तु का मनमाना विस्तार कर सकता है और न मनमानी सामग्रो का उपयोग कर सकता है । नाट्य-साहित्य के निर्माण के प्रायः साथ ही साथ कुछ ऐसे नियम बन जाते हैं, जिनका पालन नाटककार के लिये त्रावश्यक होता है। उपन्यास पढ़ने में आप कई दिन, बल्कि कई महीने भी लगा सकते हैं; पर नाटक ऐसा ही होना चाहिए जो एक ही बैठक में, अथवा चार छः घंटे में देखा जा सके। इसी लिये नाटक की वस्तु मर्यादित होती है। यदि कोई ऐसा नाटक हो, जैसा कि हिंदी में चौधरी बदरीनारायणकृत "भारतसौभाग्य" नाटक है, जिसके अभिनय में सारी रात लग जाय, तो वह नाट्य-कला की दृष्टि से कभी नाटक कहलाने का अधिकारी न हो सकेगा। उपन्यास का ता आप जब चाहें तब पढ़ने के लिये उठा सकते हैं और जब चाहें तब उसे बाच में ही छोड़ सकते हैं; पर नाटक के संबंध में यह बात नहीं हो सकती। यदि नाटक के दर्शक पहर डेढ़ पहर लगातार बैठे रहने के उपरांत उकता जायँ तो इसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं है। और फिर उस दशा में अच्छे से अच्छे दृश्य आदि भी उनका मनारंजन करने में असमर्थ होंगे । यही कारण है कि यदि काई नया या अन्भिज्ञ लेखक काई बहुत अच्छा, पर साथ ही बहुत बड़ा नाटक तैयार करता है, ते। अभिनय से काम के लिये उसका एक अलग और संचिप्त रूप तैयार किया जाता है। अतः पहला सिद्धांत यह निकला कि नाटक यथासाध्य संचिप्त श्रौर ऐसा होना चाहिए जिसके श्रभिनय में इतना श्रधिक समय न लगे जिससे दर्शक ऊब जायँ । इस काम के लिये नाटककार के अपनी सारी सामग्री में से बहुत ही काम की और मुख्य मुख्य बातें चुननी पड़ती हैं; और जो बातें नितांत आवश्यक न हों, उन्हें

छोड़ देना पड़ता है। अच्छा नाटककार केवल उन्हीं घटनाओं आदि के दृश्य प्रस्तुत करता है जो बहुत ही आवश्यक और महत्त्वपूर्ण होती हैं । पूरी रामायण के छोड़ दीजिए, उसके किसी एक कांड की सोरी वातों का लेकर भी केाई अच्छा नाटक नहीं बनाया जा सकता। अच्छा और अभिनय के योग्य नाटक बनाने के लिये यह आवश्यक होगा कि उस कांड की केवल मुख्य और महत्त्वपूर्ण बातें ले ली जायें और साधारण वातें ब्रोड़ दी जायँ। श्रेथवा उनका उल्लेख ऐसे ढंग से हो जिसमें बिना समय लगे ही दर्शकों का उनका ज्ञान हो जाय। इसी लिये हमारे यहाँ के प्राचीन त्र्याचार्यों ने कथावस्तु के दृश्य और सूच्य ये दो विभाग किए हैं। जिन घटनाओं आदि का अभिनय रंगशाला में प्रत्यत्त रूप से दिखलाया जाता है, वे दृश्य कहलाती हैं, श्रोर जो वातें या घटनाएँ किसी न किसी रूप में केवल स्चित कर दी जाती हैं, उनको सूच्य कहते हैं। ्रयतः नाटककार के। उचित है कि जो बातें या घटनाएँ प्राचीन त्राचार्यों के अनुसार मधुर, उदात्त, रसपूर्ण और आज-कल की अवस्था के। देखते हुए महत्त्वपूर्ण, आवश्यक और प्रभावशालिनी हों, उन्हीं के। वस्तु के दृश्य अंग में स्थान दें; और जो बातें प्राचीन त्राचार्यां के अनुसार नीरस अथवा अनुचित और आजकल की अवस्था के। देखते हुए निरर्थक या कम महत्त्व की हों, उन्हें वस्तु के सूच्य अंग में स्थान दे; अर्थात दर्शकों का किसी प्रकार उनकी सूचना मात्र करा देनी चाहिए। वस्तु दो प्रकार की होती हैं—
(१) आधिकारिक और (२) प्रासंगिक। मूल कथावस्तु की आधिकारिक त्रीर गौग कथावस्तु के प्रासंगिक कहते हैं। प्रासंगिक कथावस्तु का उद्देश्य आधिकारिक कथावस्तु की सौंदर्भवृद्धि करना और मूल कार्थ या व्यापार के विकास में सहायता देना है। कपक के प्रधान फल का स्वामित्व अर्थात उसकी प्राप्ति की योग्यता "अधिकार" कहताती है उस फल का स्वामी अर्थात उसे प्राप्त करनेवाला "अधिकारी" कहलाता है। उस अधिकारी की कथा के आधिकारिक वस्तु कहते हैं। इस प्रधान वस्तु के साधक इतिवृत्ति के प्रासंगिक वस्तु कहते हैं; जैसे रामायण में रामचंद्र का चरित्र आधिकारिक वस्तु और सुग्रीव का चरित्र प्रासंगिक वस्तु है। प्रासंगिक वस्तु में दूसरे को अर्थ-सिद्धि होती है और प्रसंग से मूल नायक का स्वार्थ भी सिद्ध होता है। प्रासंगिक कथावस्तु के दो मेद हैं—पताका और प्रकरी। जब कथावस्तु सानुबंध होती है, अर्थात बराबर चलती रहती है, तब उसे "पताका" कहते हैं, और जब वह थोड़े काल तक चलकर रुक जाती है या समाप्त हो जाती है, तब उसे "प्रकरी" कहते हैं, जैसे शकुंतला नाटक के छठे श्रंक में दास और दासी की बातचीत है। प्रासंगिक वस्तु में चमत्कारपूर्ण धारावाहिकता लाने के लिये "पताकास्थानक" का प्रयोग किया जाता है। बस, वस्तु के संबंध में ये ही मुख्य सिद्धांत हैं जिनका नाटक लिखने के समय विशेष ध्यान रखना चाहिए। वस्तु के विस्तार और विभाग त्रादि का कुछ विवेच्या जाया।।

वस्तु की भाँति चरित्र-चित्रण के संबंध में भी नाटक और उपन्यास
में बहुत अंतर है। कुछ लोग कहा करते हैं कि नाटकों में नाट्य की ही
पात्र प्रधानता होती है, इसलिये उसमें चरित्र-चित्रण
के। विशेष महत्त्व देने की आवश्यकता नहीं;
और कुछ लोग यही सममकर नाटक लिख भी डालते हैं। पर ऐसा
सममना बड़ी भारी भूल है। नाटकों में भी चरित्र-चित्रण का उतना
ही अधिक महत्त्व रहता है, जितना कि उपन्यासों में उसे प्राप्त है। यदि
किसी नाटक में केवल कोई कथानक या घटनामाला हो हो और उपयुक्त
चरित्र-चित्रण न हो, तो नाट्य-कला की दृष्टि से उसका महत्त्व अमानत
की इंदर-सभा से बढ़कर नहीं हो सकता। वास्तव में चरित्र-चित्रण ही
नाटक का सर्वप्रधान और स्थायी तत्त्व है। शेक्सिपयर या द्विजे द्रलाल

राय के नाटकों का महत्त्व इसीलिये हैं कि उनमें चरित्र-चित्रण की प्रधा-नता है। उन नाटकों के मुख्यतः पात्रों के विचारों श्रीर भावों का विकास ही दिखलाया गया है, जो चित्रग-चित्रग के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। नाटक के दर्शकों पर सबसे अधिक प्रभाव और परिगाम इसी चरित्र-चित्रग का पड़ता है। यदि किसी नाटक का वस्तु-विन्यास तो बहुत अच्छा हो, पर उसमें चरित्र-चित्रण का अभाव हो, तो संभव है कि साहित्य-चेत्र में उस नाटक का आदर हो जाय, परंतु रंगशाला में वह कभी सर्वप्रिय न हो सकेगा।

नाटक की कथावस्तु की भाँति उसका चरित्र-चित्रण भी संचिप्त ही होना चाहिए। किसी बहुत बड़े उपन्यास के लिये तो यह बात आवश्यक होती है कि उसमें चरित्र-चित्रण बहुत विस्तार-पूर्वक हो, पर नाटककार के चरित्र-चित्रण बहुत ही संकुचित सीमा के ग्रम्दर करना पड़ता है; क्योंकि उसे थोड़े से दृश्यों में ही चरित्र-चित्रण भी करना पड़ता है और अपनी कहानी भी पूरी करनी पड़ती है। नाटकों के कथोपकथन का प्रत्येक राज्य कुछ विशेष महत्त्व का और अर्थपूर्ण होना चाहिए और उसके प्रत्येक ग्रंग का सारे नाटक से कुछ विशेष संबंध होना चाहिए। उसके प्रत्येक पात्र का स्वरूप ऐसा होना चाहिए जा सारी कथावस्तु का देखते हुए बहुत ही उपयुक्त श्रीर श्रावश्यक जान पड़े। नाटक के नायक या दूसरे प्रधान पात्रों के उन्हीं गुर्णां और विशेषतात्रों आदि का प्रदर्शन होना चाहिए जिनका सारे नाटक पर विशेष प्रभाव पड़ता हो । चरित्र-चित्रण आदि में नाटककार के एक ऐसी कठिनता का सामना करना पड़ता है जिससे उपन्यास लेखक सर्वथा मुक्त रहता है। उपन्यास-लेखक ते। समय समय पर स्वयं भी त्रपने उपन्यास के पात्रों में संमिलित हो जाता है और उनके भाव तथा विचार आदि स्पष्ट करने के लिये उनके संबंध में टीका-टिप्पणी भी करता चलता है। पर नाटककार के। अपनी श्रोर से कुछ भी कहने का श्रिधकार नहीं होता। विशेषतः जिस श्रवसूर पर नाटककार को अपने किसी पात्र के बहुत सूच्म भावों का प्रदर्शन करना रड़ता है, उस समय ते उसकी कठिनता और भी बढ़ जाती है।

हमें यह तो मालूम हो गया कि उपन्यास और नाटक के चरित्र-चित्रण में कहाँ और कितना अंतर होता है। पर अब प्रश्न यह उठता है

6

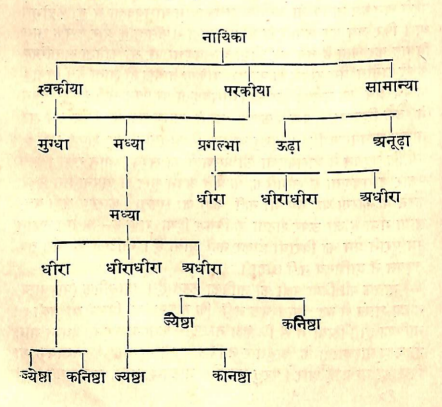
कि नाटक का चरित्र-चित्रए कैसा होना चाहिए। जिन अवसरों पर उप-न्यास-लेखक अपनी ओर से बहुत-सी आवश्यक बातें कह डालता है, उन अवसरों सर नाटककार को क्या करना चाहिए ? इसका उत्तर यही है कि नाटककार को स्वयं अपनी कथावस्त और पात्रों के कथोपकथन से ही यह काम लेना चाहिए और यह दिखलाना चाहिए कि किस पात्र का रंग-ढंग कैसा है। यह कहा जा सकता है कि उपन्यास-लेखक भी तो अपने उपन्यास की कथा-वस्तु और पात्रों में कथोपकथन से ही अपने पात्रों का चरित्र चित्रित करता है। यह ठीक है, परंतु अंतर यह है कि उपन्यासकार को आवश्यकता पड़ने पर इस बात की पूर्ण स्वतंत्रता होती है कि वह अपनी खोर से भी टीका-टिप्पणी अथवा स्पष्टीकरण कर दे। उपन्यास के चरित्र-चित्रण में विश्लेषात्मक या साज्ञात और अभिनया-त्मक या परोत्त इन दो उपायों का अवलंबन किया जाता है। विश्लेषा-त्मक प्रणाली में उपन्यास-लेखक समय समय पर आप ही अपने पात्रों के भावों और विचारों की व्याख्या करने लग जाता है; पर अभिनया-त्मक में वह मानों आप अलग खड़ा रहता है और स्वयं पात्रों को अपने कथन और व्यापार से तथा उनके संबंध में दूसरे पात्रों की टीका-टिप्पणी तथा संमति से चरित्र-चित्रण करने देता है। परंतु नाटककार को पहले प्रकार की स्वतंत्रता बिलकुल नहीं होती श्रीर उसके सारे चरित्र-चित्रण का एकमात्र आधार अभिनयात्मक ही होता है; और इसीलिये नाटक के चरित्र-चित्रण में उपन्यास के चरित्र-चित्रण की अपेचा विशेष योग्यता की आवश्यकता होती है।

उपन्यास और नाटक दोनों में कथावस्तु बहुत कुछ चरित्र-चित्रण के त्राश्रित होती है। अनेक अवसरों पर तो हमें कथावस्तु से ही पात्रों के नैतिक और मानसिक गुणों का परिचय मिलता है। कुछ विशेष भावों और विचारों से प्रेरित कुछ विशेष स्वभाववाले लोग ऐसी परिस्थित में लाकर रखे जाते हैं जिसके कारण उनमें कुछ विशेष प्रकार के संबंध या विरोध स्थापित हो जाते हैं। इसका परिणाम यह होता है कि कथा के विकास के साथ ही साथ हमें यह सालूम होता है कि उन लोगों के

स्वभाव, प्रवृत्तियाँ, उद्देश और विचार आदि क्या और कैसे हैं। बल्कि हम यह कह सकते हैं कि कथावस्तु या उनकी घटनाएँ आदि एक प्रकार से चरित्र के विकास का एक दूसरा रूप ही हैं। इसलिये चरित्र-चित्रण श्रौर घटना-क्रम ऐसा होना चाहिए जो श्राप ही दर्शकों को सब बातों का ज्ञान प्राप्त करा दे और उन्हें कथोपकथन या नाट्य आदि से विशेष सहायता लेने की आवश्यकता न पड़े। अर्थात् यदि हम पात्रों के कथोप-कथन आदि पर कुछ विशेष ध्यान न दें, तो भी हमें केवल वस्तु और चरित्र के विकास से ही नाटक की सब बातों का पता लग जाय और हम जान लें कि नाटक का कौन पात्र कैसा है। पात्रों के अंतर्गत भार-तीय आचार्यों ने, नायक और नायिका पर विशेष रूप से विवेचन किया है। उनके अनुसार रूपक के प्रधान पात्र को नायक कहते हैं, क्योंकि वह नाटकीय कथा की शृंखला को अग्रसर करता हुआ श्रंत तक ले जाता है। धनंजय के अनुसार उसे (१) विनोत, (२) मधुर, (३) त्यागी, (४) दच, (५) प्रियंवद, (६) शुचि, (७) रक्तलोक, (८) वाग्मी, (६) रूढ्वंश, (१०) स्थिर, (११) युवा, (१२) बुद्धिमान् (१३) प्रज्ञावान् , (१४) स्मृति-संपन्न, (१५) उत्साही, (१६) कलावान, (१७) शास्त्र-चन्न, (१८) आत्म-समानी, (१६) शूर, (२०) हड़, (२१) तेजस्वी और (२२) धार्मिक होमा चाहिए । इस प्रकार भारतीय नाट्य-शास्त्र के अनुसार उसे सव उच गुणों का आधार होना चाहिए, परंतु प्रत्येक गुण उचित सीमा के श्रंदर हो। नायक नम्र हो, किंतु उसको नम्रता ऐसी न हो कि दूसरे उसको पदद्तित करते रहें। भारतीय नाट्य-शास्त्र के नायक की नम्रता दौर्बल्य का नहीं वरन उच संस्कृति और शील का लच्चण है। इसी लिये नम्रता के साथ साथ आत्म-संमान और तेजस्विता आदि गुणों का भी विधान है। ख़्याव-भेद से नायक चार प्रकार के कहे गए हैं - शांत, लित, उदात्त और उद्धत । इन चारों के फिर चार उपभेद किए गए-अनुकूल, द्विए, शठ और धृष्ट । ये चारों भेद एक ही नायक की उत्तरोत्तर वृद्धिगत होती हुई अवस्थाओं के भी हो सकते हैं। नायक जब तक एक ही पत्नी में अनुरक्त रहता है तब तक वह अनुकूल रहता है।

अन्य किसी प्रेम-पाश में पड़ जाने पर पहले वह नवीन प्रेम को छिपाने का प्रयत्न करता है पर साथ ही अपनी ज्येष्ठा नायिका से पूर्ववत प्रेमा-चरण करता है। यहाँ तक वह दिच्चण रहा, पर नवीन प्रेम के प्रकट हो जाने पर उसकी शाठ्य-अवस्था हो जाती है। यदि वह कुटिल, नीच-वृत्ति या निर्ले ज हुआ या आगे चलकर ऐसा हो गया तो वह अपने विश्रिया-चरण के चिह्नों को छिपाता भी नहीं है तथा निर्ल्ज होकर ज्येष्ठा नायिका का जी दुखाता है, जिससे पूर्वा नायिका खंडिता भी कहलाती है। यह नायक की धृष्टता हुई। परंतु सुहृदय नायक पूर्वा नायिका के साथ सहा-नुभूति रखता है, उसके सपन्नी-जात दुःख को समभता है और उससे पूर्ववत् प्रेम रखता है। रत्नावली नाटिका का नायक वत्सराज उदयन पहले अनुकूल नायक था, क्योंकि उसका प्रेम वासवदत्ता में ही केंद्रीभूत था। फिर जब वह सागरिका के प्रेम-पाश में फँसता है और उसके साथ विवाह कर लेता है तब वह ज्येष्ठा वासवदत्ता पर भी कनिष्ठा सागरिका के ही समान प्रेम रखने के कारण, दिचिण नायक हो जाता है। विवाह के पूर्व जब तक उसका प्रेम स्वयं वासवदत्ता पर प्रकट नहीं हुआ उदयन ने उसे छिपाया, जिसके कारण उतने समय तक के लिये उसे शठ नायक मानना चाहिए। परंतु धनिक के अनुसार यह शाठ्य नहीं है, क्योंकि उदयन ने वासवदत्ता की प्रसन्नता का सदैव ध्यान रखा। इसी प्रकार वासवदत्ता से सागरिका के प्रति अपने मुख से अपना प्रेम प्रकट करने के कारण वह घृष्ट भी नहीं कहा जा सकता। कारण वही बत-लाया गया है जो ऊपर शठता के विरुद्ध दिया गया है अर्थात् नवीन प्रेम पुराने प्रेम का विरोधी होकर नहीं आया है। नाटिका के अंत तक उद्यन ने दाचिएय नहीं छोड़ा।

नायक की प्रिया पत्नी को नायिका कहते हैं। आधुनिक (पाश्चात्य) नाट्य-शास्त्र में यह आवश्यक नहीं कि नायक की प्रिया या पत्नी ही नायिका हो। स्त्रियों में से जिसका नाटकीय कथा-प्रवाह में प्रधान भाग हो वही पाश्चात्यों के अनुसार नायिका होती है चाहे वह नायक की प्रिया हो या कोई और। परंतु भारतीय नाट्य-शास्त्र में नायक की प्रिया ही नायिका कहलाती है। नायक के सामान्य गुण नायिका में भी होने चाहिएँ। नाट्याचार्य भरत ने अपने नाट्य-शास्त्र में नायिकाओं के चार भेद गिनाए हैं—दिव्या, नृपतिनी, कुल-स्नो और गिणका। परंतु आगे चलकर ये भेद उतने मान्य नहीं हुए। अन्य शास्त्रकारों ने इस विषय का विवेचन और ही प्रकार से किया है। सूर्वमान्य विवेचन नायिका के स्वकीया, परकीया और सामान्या इन तीन भेदों से आरंभ होता है। धनंजय ने भी अपने दशरूपक में इसी का अनुसरण किया है। स्वकीया अपनी और परकीया पराई होती है, तथा सामान्या किसी की स्नी नहीं होती। सामान्या का दूसरा नाम गिणका या वेश्या भी है। इनके उपभेद इस सारिणी से विदित हो जायँगे—



इनके अतिरिक्त नायिका के व्यवहार और दशा भेद के अनुसार नीचे लिखे आठ भेद और होते हैं—(१) स्वाधीनपतिका, (२) वासकसज्जा, (३) विरहोत्कंठिता, (४) खंडिता, (५) कलहांतरिता, (६) विप्र-

लब्धा, (७) प्रोषितपतिका और (८) अभिसारिका।

नायिका की ये आठों अवस्थाएँ एक दूसरी से भिन्न होती हैं। उनमें श्रापस में कोई श्रंतभीव नहीं होता। समय समय पर एक ही नायिका की प्रत्येक अवस्था हो सकती है, परंतु दो अवस्थाएँ एक साथ नहीं आ सकतीं। स्वाधीनपतिका वासकसज्जा नहीं है, क्योंकि वासकसज्जा का पति उसके पास नहीं रहता। जिसका पति घर त्रानेवाला हो (वासक-सजा), उसे यदि स्वाधीनपतिका माने तो प्रोषितप्रिया को भी स्वाधीन-पतिका मानना पड़ेगा, जिसकी असंगतता स्पष्ट है। प्रिय के समीप होने से वह विरहोत्कंठिता, कलहांतरिता या विप्रलब्धा नहीं है। अपने पति का वह कोई भी अपराध नहीं जानती, इससे खंडिता नहीं है। भोगेच्छा श्रौर रित में प्रवृत्त होने के कारण वह प्रोषितपितका भी नहीं है। स्वयं पति के पास जाने अथवा पति को अपने पास बुलाने की उसे त्र्यावश्यकता नहीं होती, इससे वह श्रमिसारिका भी नहीं है। इसी प्रकार विरहोत्कंठिता भी श्रौरों से भिन्न है। पति के श्राने की श्रवधि के बीत जाने के कारण वह वासकसज्जा नहीं है। विप्रलब्धा का पति त्राने की प्रतिज्ञा करके भी धोखा देने के विचार से नहीं त्राता इसलिये वह विरहोत्कंठिता और वासकसजा से भिन्न है। कलहांतरिता को अपने पति का अपराध ज्ञात रहता है, पर वह खंडिता से भिन्न है; क्योंकि उसका प्रिय अनुनय करता है जिसे स्वीकार न करके वह पश्चा-त्ताप करती है। इस प्रकार धनिक ने अवस्थाओं के अनुसार इस विभाग की संगति दिखाई है।

परकीया की, चाहे वह ऊढ़ा हो या अन्द्रा, इन आठ अवस्थाओं में से केवल तीन अवस्थाएँ हो सकती हैं। संकेत-स्थान को चलने से पहले वह विरहोत्कंठिता होती है। विदूषक दूती आदि के साथ संकेत-स्थान पर जाने से वह अभिसारिका होती है, और कदाचित यदि उसका प्रिय संकेत-स्थान पर न आया तो वह विप्रलच्धा हो जाती है। शेष पाँच अवस्थाएँ परकीया की नहीं हो सकतीं।

इस प्रकार हमारे आचार्यों ने अपनी सूच्मदर्शिता के कारण इस विषय को बहुत विस्तार दिया है। पर यूरोप में केवल भाव को मूल बताकर नायक और नायिका का विवेचन किया गया है। उनके भेद उपभेद नहीं किए गए हैं।

यों तो, अच्छे नाटकों में, केवल वस्तु और पात्र से ही नाटक की मुख्य मुख्य बातों का पता चल जाता है, पर कथोपकथन से हमें उसकी सूचम वातें समभने में भी सहायता मिलती है पात्रों के भावों, विचारों और प्रवृत्तियों आदि के विकास और विरोध आदि का बहुत कुछ पता हमें कथोपकथन से भी चलता है। कुछ नाटक ऐसे होते हैं जिनमें मनोविज्ञान के सिद्धांतों का विशेष ध्यान रखकर चरित्र-चित्रण किया है और कथा-वस्तु का संबंध कुछ ऐसी बातों के साथ भी होता है जो प्रत्यच अभिनय में नहीं आती। उसः अवस्था में कथोपकथन मानो अभिनय का एक प्रधान अंग हो जाता है। ऐसे नाटकों में कथोपकथन का महत्त्व और भी बढ़ जाता है; क्योंकि कथावस्तु का सारा विकास त्र्योर उसकी व्याख्या उस कथोपकथन पर ही अवलंबित रहती है। परंतु फिर भी साधारणतः उपन्यास की भाँति। नाटक में भी कथोपकथन का प्रत्यच संबंध चरित्र-चित्रण के साथ ही है प्रायः उपन्यासों में भी किसी विषय की व्याख्या या स्पष्टीकरण आदि के लिये कथोपकथन का ही सहारा लिया जाता है और लेखक की टीका-टिप्पणी अपेचाकृत कुछ कम ही होती है। पर नाटकों में तो लेखक को अपनी त्रोर से कुछ कहने या टीका टिप्पणी आदि करने का कोई अधिकार ही नहीं होता; इसिलये व्याख्या या टीका-टिप्पणी आदि का सारा काम केवल कथोपकथन से ही लिया जाता है। इस प्रकार कथोपकथन भी चरित्र-चित्रण का एक साधन सिद्ध होता है।

कथोपकथन के द्वारा दो प्रकार से चरित्र-चित्रण होता है। एक तो कुछ पात्रों के आपस के कथोपकथन से उनके चरित्र का कथोपकथन के प्रकार परिचय मिलता है और दूसरे जब कोई पात्र किसो दूसरे पात्र का कोई उल्लेख या वर्णन करता है, तब उस उल्लेख या वर्णन से भी उस दूसरे पात्र के चरित्र का ज्ञान होता है। साधारणतः किसी पात्र की बातचीत से ही उसके चरित्र और त्राचरण त्रादि का बहुत कुछ पता लग जाता है। जो नाटककार मनोविज्ञान के सिद्धांत के आधार पर ही अपने नाटकों की रचना या पात्रों का चरित्र-चित्रण करते हैं, उनका मुख्य आधार प्रायः कथोपकथन ही हुआ करता है। कुछ दर्शक ऐसे होते हैं जो विस्तृत कथोपकथन से जल्दी घबरा जाते हैं और जो यह चाहते हैं कि एक के पोछे एक घटनाएँ ही होती चली जायाँ। ऐसे लोगों को इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि कुछ विशेष प्रकार के अच्छे नाटकों में केवल चरित्र-चित्रण के लिये ही कथोपकथन का विस्तार किया जाता है। पर हाँ, यह विस्तार तभी तक चम्य है जब तक वह अस्वासाविक न हो त्रीर चरित्र-चित्रण में सहायक होता रहे। यदि किसी पात्र से स्वयं उसी के संबंध में कोई बात कहलानी हो तो वह उससे अनजान में, सहज में, प्रसंग लाकर और ऐसे ढंग से कहलानी चाहिए जिसमें वह अस्वाभाविक न जान पड़े। कभी कभी ऐसा भी होता है कि आरंभ में हमें किसी पात्र के भावों, उद्देशों या विचारों आदि का कुछ भी वास्तविक ज्ञान नहीं होता और कुछ दूर आगे बढ़ने पर धीरे धीरे अथवा अचानक हमें उसके विचारों और भावों आदि का पता लग जाता है। त्रारंभ में तो हम किसी पात्र को बहुत ही साधु त्रीर सचरित्र समभते हैं, पर आगे चलकर हमें पता चलता है कि वह बड़ा भारी धूर्त और ढोंगी है। उस दशा में हमारा ध्यान फिर उसकी सारी पिछली बातों की श्रोर जाता है श्रौर हम श्रादि से श्रंत तक की उसकी सब बातों का मिलान करते हैं। पर अच्छे नाटककार, कुछ विशेष अवसरों को छोड़कर, साधारणतः इसी बात का उद्योग करते हैं कि

प्रधान पात्रों के जिन मुख्य गुणों पर कथावस्तु आश्रित रहती है, उन गुणों का दर्शकों को जहाँ तक हो सके, शीच्र और स्पष्ट ज्ञान हो जाय। यदि नाटककार अपने किसी पात्र का कोई विशेष गुण या स्वभाव आरंभ में गुप्त रखना चाहता हो और फिर सहसा उसे प्रकट करके दर्शकों का चिकत करना चाहे, तो अपने इस उद्देश्य की सिद्धि के लिये उसे आरंभ से ही ऐसी व्यवस्था करनी चाहिए जिसमें पात्र का वास्त-विक स्वरूप प्रकट होने पर दर्शकों का आश्चर्य के साथ ही साथ अपूर्व आनंद भी हो और वे समभ लें कि इस पात्र में यह परिवर्तन, इसकी अमुक अमुक बातों का देखते हुए, इसके स्वभाव और आचरण आदि के अनुरूप ही हुआ है।

किसी पात्र का अधिकांश चिरत्र-चित्रण प्रायः उसी की बात-चीत से होना चाहिए; और आवश्यकता पड़ने पर उसे और अधिक स्पष्ट करने के लिये दूसरों के मुँह से भी उसके संबंध में कुछ कहला देना चाहिए। उनमें का कोई वाक्य परस्पर विरोधी नहीं होना चाहिए और सभी कथनों से प्रायः एक अभिप्राय निकलना चाहिए। हाँ, किसी पात्र के विरोधी या शत्रु के मुँह से और और प्रकार की बातें अवश्य कहलाई जाती हैं। उदाहरणार्थ यदि शिवाजी के संबंध का कोई नाटकहो तो उसमें चाहे औरंगजेब और उसके कुछ साथियों के मुँह से शिवाजी के संबंध में भले ही कुछ उलटी-सीधी बातें कहलाई जा सकती हैं, पर शेष अधिकांश पात्रों के मुँह से ऐसी ही बातें कहलानी चाहिएँ जिनसे शिवाजी के वास्तिवक चिरत्र-चित्रण में ही सहायता मिलती हो और जो बातें आपस में एक दूसरी का समर्थन और पृष्टि करती हों।

हमारे यहाँ के प्राचीन श्राचार्यों ने कथोपकथन या हश्य बस्तु के तीन भाग किए हैं — नियत श्राव्य, सर्वश्राव्य श्रीर श्रश्राव्य । जिस समय रंगमंच पर कई पात्र होते हैं, उस समय यदि उनमें से कोई पात्र बाको पात्रों से छिपाकर केवल कुछ नियत पात्रों से ही कुछ कहता है, तो उसे नियत श्राव्य कहते हैं,

श्रीर यदि वह सभी पात्रों को सुनाने के लिये कोई बात कहता है, तो उसके कथन को सर्वश्राव्य कहते हैं। पर कभी-कभी ऐसा भी होता है कि वह इस प्रकार कोई बात कहता है मानों वह किसी को सुनाना नहीं चाहता और न कोई उसकी बात सुनता ही है। ऐसे कथन को अश्राव्य, स्वगत या आत्मगत कहते हैं। हम ऊपर जिस कथन का उल्लेख कर त्राए हैं, वह नियत श्राव्य श्रोर सर्वश्राव्य दोनों के श्रंतर्गत त्रा सकता है। पर अब हम अश्राव्य या स्वगत के संबंध में कुछ कहना चाहते हैं। जिस अवसर पर उपन्यास-लेखक स्वयं अपनी खोर से प्रत्यच टीका-टिप्पणी करता है, उस अवसर पर नाटककार इस अश्राव्य या स्वगत कथन से काम लेता है। कथन के इस प्रकार का उद्देश्य बहुत ही स्पष्ट है। इस कथन-प्रकार के द्वारा नाटककार हमें उस पात्र के उन आंतरिक त्रौर गूढ़ विचारों त्रादि से परिचित कराता है जिन्हें वह साधारण कथोपकथन में प्रकट नहीं कर सकता। कभी-कभी किसी पात्र के त्राचरणों का समभने के लिये हमें उसके त्रांतरिक भावों त्रौर विचारों से भी परिचित होने की आवश्यकता पड़ती है। उपन्यास-लेखक तो स्वयं अपनी ओर से लिखकर भी हमें उन आंतरिक भावों और विचारों से परिचित करा सकता है, पर नाटककार को ऐसे अवसर पर इसी स्वगत कथन की शरण लेनी पड़ती है। स्वगत कथन के समय पात्र मानों अपने मन में कोई बात सोचता है; और जो कुछ सोचता है, वही अपने मुँह से इस प्रकार कह चलता है मानों और कोई उसकी बातें सुनता ही नहीं। पर वह बोलता कुछ जोर से है, इसलिये दर्शक उसकी सब बातें सुन लेते और उसके आंतरिक भावों और विचारों से अवगत हो जाते हैं। यह ठीक है कि किसी मनुष्य का आप ही आप बड़बड़ाना या अपने आपसे बातें करना बिलकुल भद्दा और अस्वाभाविक जान पड़ता है, पर नाटक में कुछ विशेष परिस्थितियों में किसी पात्र के इस प्रकार बड़बड़ाने या अपने आप से बातें करने की आवश्यकता पड़ती है। यदि कोई दुष्ट पात्र कोई भारी दुष्टता का काम करना चाहता है और वह किसी दूसरे पात्र को अपने विचारों से अवगत नहीं करना चाहता,

तो उस दशा में इस स्वगत कथन के अतिरिक्त और कोई ऐसा उपाय ही नहीं रह जाता, जिससे सहज में और तत्काल दर्शकों को उसके दुष्ट विचारों का पता लग सके। स्वगत कथन में पात्र मानों अपने मन में ही कोई वात सोचता या कोई बाधन वाधता है, किसी बात का ऊँच-नीच और सला-बुरा सोचता या इसी प्रकार का और कोई कृत्य करता है। पर जो कुछ वह मन में सोचता या समभता है, वह मानों आपसे आप उसके मुँह से निकलता चलता है। यदि उसके वे विचार नाटक के किसी दूसरे पात्र पर प्रकट हो जायँ, तो संभव है कि उसका उद्देश सिद्ध न हो या उसके सारे मंसूवे मिट्टी में मिल जायँ। इसलिये ऐसा कथन नाटक के दूसरे पात्रों के लिये सर्वथा अशाव्य होता है। वास्तव में चाहे वे उसका कथन सुनते भी हों, पर उनके लिये वह रहता अनसुना ही है। दर्शकों का नाटक की कथावस्तु से कोई प्रत्यच्च संबंध नहीं होता, इसलिये लेखक इस कथन-प्रकार के द्वारा दर्शकों पर उसके गुप्त भाव और विचार आदि प्रकट कर देता है। परंतु लेखक को, जहाँ तक हो सके, इस स्वगत-कथन से बहुत ही थोड़ी सहायता लेनी चाहिए ख्रौर जो भावया विचार आदि नियत श्राव्य या सर्वश्राव्य कथन के द्वारा अच्छी तरह प्रकट किए जा सकते हों, उनके लिये कभी स्वगत कथन का सहारा न लेना चाहिए। पाश्चात्य देशों के आधुनिक साहित्यवेत्ता इस कथन प्रकार को पुराना और अनुचित समक्षते लगे हैं; और इसे बचाने के लिये कुछ नाटककार आवश्यकता पड़ने पर एक नई युक्ति से काम लेने लगे हैं। वे केवल इसी लिये एक ऐसे नए पात्र का प्रवेश और बढ़ा देते हैं जो स्वगत कथन करनेवाले पात्र का विश्वासभाजन होता है। उस दशा में उस पात्र को स्वगत कथन की कोई आवश्यकता नहीं रह जाती श्रौर वह अपने सब आंतरिक भाव उसी विश्वसनीय व्यक्ति पर प्रकट कर देता है।

इसके अतिरिक्त हमारे यहाँ एक और प्रकार का कथन होता है जो पारचात्य देशों के नाटकों में नहीं होता। इसे आकाशभाषित कहते हैं। इसमें पात्र ऐसा नाट्य करता है मानों उससे कोई कुछ पूछ रहा है; श्रौर तब वह उसका उत्तर देता है। कभी कभी यह कथन-प्रकार बहुत उपयोगी और रोचक होता है और उसके दृश्य का सौंदर्य बढ़ जाता है। उदाहरणार्थ सत्यहरिश्चंद्र नाटक त्राकाश-भाषित में जब राजा हरिश्चंद्र बिकने के लिये काशी की गितयों में घूमते हैं और कहते फिरते हैं कि कोई हमें मोल ले ले, तब बीच में ऊपर की ओर देखकर मानों किसी के प्रश्न के उत्तर में कहते हैं—"क्या कहा ? तुम क्यों ऐसा दुष्कर कर्म करते हो ? आर्य, यह मत पूछो । यह सब कर्म की गति है ।" (फिर ऊपर देखकर) "क्या कहाँ ? तुम क्या कर सकते हो; क्या समभते हो और किस तरह रहोगे ? इसका क्या पूछना है। स्वामी जो कहेगा, वह करेंगे; समभते सब कुछ हैं, पर इस अवसर पर समभना कुछ काम नहीं आता; और जैसे स्वामी रक्खेगा वैसे रहेंगे। जब अपने को वेच ही दिया, तब इसका क्या विचार है।" (फिर ऊपर देखकर) "क्या कहा, कुछ दाम कम करो। आर्थ, हम लोग चत्रिय हैं। हम दो बातें कहाँ से जानें। जो कुछ ठीक था, वह कह दिया।" इसी प्रकार मुद्राराच्चस में दूसरे अंक के आरंभ में मदारी आते ही कहता है—(आकाश में देखकर ) "महाराज क्या कहा ? तू कौन है ? महाराज, मैं जीर्णविष नाम सँपेरा हूँ।" (फिर आकाश की ओर देखकर) "क्या कहा कि मैं साँप का मंत्र जानता हूँ; खेलूँगा ? तो आप क्या काम करते हैं, यह तो कहिए ?" (फिर आकाश की ओर देखकर) क्या कहा, मैं राज-सेवक हूँ ? तो आप तो साँप के साथ खेलते ही हैं। (फिर ऊपर देखकर) क्या कहा, जैसे मंत्र और जड़ी बिन मदारी और ऋँकिस बिन मतवाले हाथी का हाथीवान, वैसे ही नए अधिकार के संग्राम-विजयी राजा के सेवक ये तीनों अवश्य नष्ट होते हैं।"

कथोपकथन के उपरांत हमारे क्रम में देश-काल का स्थान त्राता है। यों तो उपन्यास में देश-काल के संबंध में जिन संकलन-त्रय बातों का विचार रखना पड़ता है, प्रायः उन सभी बातों का विचार नाटक के देश-काल में भी रखना पड़ता है; पर देश-काल

का विवेचन करते हुए हमें प्रसंगवश नाटक के संकलन-त्रय पर विचार करना आवश्यक जान पड़ता है। यह संकलन काल श्रौर देश के अतिरिक्त वस्तु के संबंध में भी होता है। इनको वस्तु-संकलन, काम-संकलन और देश या स्थल-संकलन भी कहते हैं। यद्यपि ये तीनों संक-लन प्राचीन यूनानी नाटकों के मुख्य ग्रंग थे ग्रौर ग्रब प्रायः फ्रांसीसी नाटकों को छोड़कर और कहीं देखने में नहीं आते, तथापि इन पर भी <mark>कुछ विचार करना आवश्यक जान पड़ता है। प्रायः आचेप किया जाता</mark> है कि भारतीय नाटकों में संकलन-त्रय का कुछ भी ध्यान नहीं रखा जाता। श्रतः यहाँ पर हम दिखलाने का उद्योग करेंगे कि यह संकलन-त्रय किस सीमा तक आवश्यक है और उसके उपरांत कहाँ से अनावश्यक और निरर्थक हो जाता है। इस विवेचन से यह भी सिद्ध हो जायगा कि आगे के नाटकों में इस संकलन-त्रय का कितना और कैसा विचार रखना चाहिए। प्राचीन यूनानी आचार्यों ने यह सिद्धांत स्थिर किया था कि आदि से अंत तक सारा अभिनय किसी एक ही <mark>कृत्य के संबंध में होना चाहिए, किसी एक ही स्थान का होना चाहिए</mark> और एक ही दिन का होना चाहिए। अर्थात् एक दिन में एक स्थान पर जो कुछ कृत्य हुए हों, उन्हीं का अभिनय एक बार में होना चाहिए। नाटक-रचना का यह नियम यूनान से इटली में ख्रौर इटली से फ्रांस में गया था, जहाँ बहुत दिनों तक इसका पालन होता रहा। पर थोड़ा सा विचार करने से ही हमें इस बात का पता चल जाता है कि संकलन-संबंधी यह नियम कितना भद्दा और कला की दृष्टि से कितना दूषित है। संकलन का यह नियम आज से दो हजार वष पहले के यूनानियों को भले ही अच्छा लगता रहा हो, पर आज-कल यदि इस नियम के अनुसार नाटक रचे और खेले जायँ तो उनको कोई पूछे भी नहीं। हम यह नहीं कहते कि नाटक में संकलन का कुछ भी ध्यान नहीं रखना चाहिए। स्ंकलन का ध्यान अवश्य रखना चाहिए, पर उसके कारण कला के सौंद्र्य त्रौर उसकी उपयोगिता का नाश नहीं होना चाहिए। इसी बात का ध्यान रखकर शेक्सपियर ने संकलन-त्रय के इस नियम का मनमान।

उल्लंघन किया था। उसके नाटकों में से प्रायः सभी में अनेक स्थानों श्रीर श्रनेक वर्षों की घटनाएँ श्रा जाती हैं। प्राचीन काल के यूनानी नाटक बहुत ही सादे होते थे और उनमें बहुधा तीन या पाँच ही पात्र हुत्रा करते थे। उन नाटकों में इन नियमों का पालन सहज में हो सकता था। पर आजकल के नाटकों और रंगशालाओं की अवस्था उस समय के नाटकों और रंगशालाओं से बिलकुल भिन्न है, इसी लिये इन नियमों के तद्वत् पालन की अब आवश्यकता नहीं रही है; श्रीर न श्रच्छे ऐतिहासिक, सामाजिक श्रथवा राजनीतिक नाटकों में इन नियमों का पालन संभव ही है। इन नियमों के पालन से लेखक को अपनी पूरी सामग्री का उपयोग करने का अवसर नहीं मिलता और उसकी कृति में अस्वाभाविकता आदि दोष आ जाते हैं। हाँ, नाटककार को अपनी रचना में इस बात का ध्यान अवश्य रखना चाहिए कि कथा का निर्वाह त्रादि से त्रांत तक बिलकुल समान हो; त्रादि से त्रांत तक एक ही मुख्य कथावस्तु और एक ही मुख्य सिद्धांत हो। कुछ गौएए कथा-वस्तुएँ श्रौर सिद्धांत भी उसमें समाविष्ट हो सकते हैं, पर उनका समावेश ऐसे ढंग से होना चाहिए जिसमें मूल कथावस्तु या सिद्धांत के साथ उनका त्रोत-प्रोत संबंध स्थापित हो जाय त्रौर वे कहीं से अलग या उखड़े हुए न जान पड़ें। इसे ही हमारे यहाँ प्रासंगिक कथा-वस्तु कहा है। प्रायः पारसी नाटक-मंडलियों के उद् नाटकों में यह बड़ा भारी दोष देखने में आता है कि वे मूल कथावस्तु में हास्य-रस-प्रधान एक और ऐसी कथावस्तु जोड़ देते हैं जिसका मूल कथावस्तु के साथ वास्तव में कुछ भी संबंध नहीं होता और जो आदि से ग्रंत तक बिल-कुल अलग रहती है। गौए। या प्रासंगिक कथावस्तु के कारण मूल या त्राधिकारिक कथावस्तु में कभी बाधा न पड़ने देनी चाहिए; क्योंकि प्रासंगिक कथावस्तु का उद्देश्य आधिकारिक कथावस्तु की सौंदर्य-वृद्धि ही है। प्रासंगिक कथावस्तु का इतना विस्तार न होना चाहिए कि उसके आगे। मूल या आधिकारिक कथावस्तु दब जाय और प्रासंगिक कथावस्तु ही श्राधिकारिक कथावस्तु जान पड़ने लगे।

वस्तु के संकलन के उपरांत काल या समय का संकलन आता है। काल-संकलन का यदि विलकुल ठीक ठीक अर्थ लिया जाय तो यही सिद्धांत निकलता है कि जो कृत्य वास्तव में जितने समय में हुआ हो, उसका अभिनय भी उतने ही समय में होना चाहिए। इस नियम का अपने वास्तविक अर्थ में पालन प्राचीन यूनानियों के नाटकों के। ही शाभा देता होगा, पर और कभी या कहीं यह अभीष्ट नहीं हो सकता। प्राचीन यूनानी नाटक दिन दिन और रात रात भर होते रहते थे, इसलिये यूनान के सुप्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता अरस्तू ने यह नियम बना दिया था कि एक दिन और रात अर्थात चौबीस घंटों में जो जो कृत्य हुए अथवा हो सकते हों, उन्हीं का समावेश एक अभिनय में होना चाहिए। पीछे से एक फ्रांसीसी नाटक-कार ने यह नियम बना दिया कि चौबीस नहीं बल्कि तीस घंटों में जो जो कृत्य हो सकते अथवा हुए हों, उन्हीं का समावेश एक नाटक में होना चाहिए। पर साधारणतः नाटक प्रायः तीन चार घंटे में ही पूरे हो जाते हैं, इसलिये यदि चौबीस या तीस घंटों का काम तीन चार घंटों में दिखलाया जाय, तो उसे भी काल-संकलन नहीं कह सकते। श्रौर यदि तीन-चार घंटों के श्रंदर चौबीस या तीस घंटों के कृत्य दिखलाने में काल-संकलन का पालन हो सकता है तो फिर साल छः महीने का कृत्य दिखलाने में वह क्यों बाधक होता है ? इससे सिद्ध है कि संकलन का यह नियम यूनानी नाटकों की बिलकुल आरंभिक अवस्था में वना था और पीछे से उन लोगों ने विना सममे-वृमे उसका पालन किया था। पर अब प्रश्न यह होता है कि नाटक-रचना में काल या समय के संकलन का कहाँ तक और किस रूप में ध्यान रखना चाहिए। हमारी समभ में नाटक की घटनाएँ चाहे एक दिन को हों, चाहे एक सप्ताह की हों, चाहे एक मास की हों, चाहे एक वर्ष की हों और चाहे इससे भी अधिक समय की हों, काल-संकलन को उसमें कभी बाधक न होना चाहिए। यदि काल-संकलन का यूनानी या फ्रांसीसी श्रर्थ लिया जाय तो फिर श्राजकल की दृष्टि से

किसी अच्छे नाटक को रचना हो ही नहीं सकती। हाँ, इस बात का ध्यान अवश्य रखना चाहिए कि पहले होनेवाली घटनाओं का उल्लेख पीछे होनेवाली घटनात्रों या दश्यों के पीछे न हो। दसरी बात यह है कि दो घटनात्रों के बीच में जो समय वास्तव में बीता हो, उस पर दर्शकों का ध्यान न जाने पावे। मान लीजिए कि पहले श्रंक के पहले दृश्य में जो घटना दिखलाई गई है, नाटककार उसके दो-चार महीने पीछे की कोई घटना दिखलाना चाहता है। उस दशा में उसे वह पिछली घटना तुरंत दूसरे ही दृश्य में न दिखलानी चाहिए, बल्कि बीच में दो-एक और दृश्य रखकर तब दिखलानी चाहिए, और इन दोनों घटनात्रों या दश्यों के बीच में या तो वीच की कुछ घटनाएँ दिखलानी चाहिएँ या और कोई प्रासंगिक कथावस्तु ला रखनी चाहिए। यदि ऐसा न किया जायगा तो पहले दृश्य में आज की और दूसरे ही दृश्य में त्राज से चार या छः महीने पीछे की घटना देखकर साधारण दर्शकों के मन में भी स्वभावतः यह प्रश्न उठेगा कि इतनी जल्दी यह समय कैसे बीत गया, अथवा इस बीच की और सब घटनाएँ क्या हुई। पर यदि उन दोनों दृश्यों के बीच में दो-एक और दृश्य रख दिये जायँगे तो फिर दोनों घटनात्रों के बीच के समय की त्रोर दर्शकों का ध्यान बिलकुल न जायगा और उनको घटना या वस्तु के विकास में कोई अस्वाभाविकता न मिलेगी। तीसरी बात यह है कि साधारणतः नाटकों में दो चार वर्षों की घटनाएँ तो सहज में खप सकती हैं, पर इससे अधिक समय की घटनाएँ एक ही नाटक में दिखलाने के लिये रचना-संबंधी विशेष कौशल और चातुर्य की आवश्यकता होती है। वह कौशल इसी बात में है कि बीच में बीतनेवाले समय पर दर्शकों का भी ध्यान न जाने पावे और न उनको यह बतलाने की आवश्यकता पड़े कि बीच में इतना समय बीता है। हमें स्मरण है कि एक बार एक पारसी नाटक में पहले श्रंक की समाप्ति के उपरांत जब हम फिर दसरा ऋंक देखने के लिये जाकर बैठे, तो कथावस्तु का विकास हमारी समम में कुछ न आया और हम कुछ चिकत-से हो गए। जब हमने कथावस्तु को ठीक के सममने के लिये अपने एक मित्र से "खुलासा तमाशा" लिया, तब दूसरे अंक के आरंभ में हमने लिखा हुआ पाया—"चौदह बरस बाद के हालात"। अब जिस दर्शक के पास यह "खुलाशा तमाशा" न हो उसकी समभ में कथावस्तु का विकास क्योंकर आ सकता है ? इसलिये घटनाक्रम ऐसा न होना चाहिए जिसमें दर्शकों को यह बतलाने की आवश्यकता पड़े कि अमुक अमुक घनटनाओं के बीच में इतने इतने समय का अंतर है। वह अंतर तो बिना बतलाए आपसे आप दर्शकों की समभ में आ जाना चाहिए और उनको यह कहने का अवसर न मिलना चाहिए कि काल-संकलन का नियम भंग हुआ। अर्थात् नाटककार को काल-संकलन का वही अर्थ लेना चाहिए जो साधारण दर्शक आदि लेते हैं। इसके अतिरिक्त नाटककार के लिये काल-संकलन का कोई नया अर्थ नहीं हो सकता।

शकुंतला नाटक के पहले श्रंक में राजा दुष्यंतकी शकुंतला के साथ मेंट होती है। तीसरे श्रंक में पहले उनका मिलाप होता है श्रौर तब दोनों का विछोह होता है। इसके उपरांत बीच में जो समय बीत जाता है, उस पर हमारा विशेष ध्यान नहीं जाता श्रौर सातवें श्रंक में दुष्यंत श्रमने कुमार सर्वदमन के। सिंह के बच्चों के साथ खेलता हुआ पाता है। फासीसी नाटककारों के लिये ऐसा नाटक बिलकुल हास्यास्पद होगा। पर वास्तव में इसमें हँसी की कोई बात नहीं है। दर्शक जिस समय नाटक देखने के लिये बैठते हैं, उस समय वे रस में निमन्त हो जाते हैं। पर साथ ही उन्हें इस बात का भी ध्यान रहता है की हम अभिनय देख रहे हैं। जब एक श्रंक की समाप्ति पर दूसरा श्रंक आरंभ होता है, तब हम समफ लेते हैं कि नाटक की कथावस्तु का नया काल आरंभ हुआ है; क्योंकि नाटक के भिन्न भिन्न श्रंकों में भिन्न भिन्न समयों की बातों का अभिनय होता है। इसलिये हमें किसी प्रकार का आश्चर्य नहीं होता और हमें नाटक में केवल आनंद ही आनंद मिलता है।

शकुंतला के इस उदाहरण से सिद्ध होता है कि हमारे प्राचीन आर्य भी काल-संकलन का महत्त्व समभते और उसका ध्यान रखते थे। यही नहीं, बल्कि हमारे यहाँ काल-संकलन का कई दृष्टियों से श्रीर पूरा पूरा ध्यान रखा जाता था। हमारे यहाँ रूपक के दस प्रकार माने गए हैं। उनमें से छठा प्रकार व्यायोग है। नियम है कि व्यायोग एक हो अंक का होना चाहिए और उसमें एक ही दिन का चरित्र रखा जाना चाहिए। रूपक का सातवाँ प्रकार समवकार तीन ऋंकों का होना चाहिए। उसके पहले ऋंक में बारह घड़ियों का चरित्र या वृत्तांत, दूसरे श्रंक में किसी के मत से चार घड़ियों का और किसी के मत से तीन घड़ियों का वृत्तांत श्रोर तीसरे श्रंक में दो घड़ियों का वृत्तांत या र्चरित्र होना चाहिए। इसी प्रकार उपरूपक का दुर्मिल्लका नामक जो पंद्रहवाँ प्रकार है, उसमें चार त्र्यंक होते हैं। पहले त्र्यंक में विट की कीड़ा तीन घड़ी की, दूसरे श्रंक में विदूषक का विलास पाँच घड़ी का, तीसरे यंक में पीठमर्द का विलास छः घड़ी का और चौथे श्रक में नायक की कीड़ा दस घड़ी की होनी चाहिए। इन नियमों से सिद्ध होता है कि भारतीय नाटकों में श्रौरों की श्रपेचा काल-संकलन का ध्यान बहुत अधिक और अच्छे ंग से रखा जाता था।

श्रव तीसरा संकलन स्थल या देश का है। यूनानियों के स्थल-संकलन का अर्थ यह है कि रंगशाला का दृश्य आदि से भ्रंत तक एक ही रहना चाहिए। अर्थात नाटक की रचना ऐसी होनी चाहिए जो एक ही स्थान में, एक ही दृश्य में दिखलाई जा सके। अभिनय के बीच में रंगभूमि के दृश्य में इस नियम के अनुसार किसी प्रकार का परिवर्तन नहीं हो सकता। यूनानियों ने यह नियम इसलिये बनाया था कि उनके नाटकों के गानेवाले आदि से अंत तक रंगमूमि पर ही उपस्थित रहते थे और बीच बीच में आवश्यकता पड़ने पर गाने लग जाते थे। उनमें अंक और गर्भांक आदि तो होते ही न थे, इसलिये नाटक के बीच में कहीं विश्राम भी न होता था। जितनी देर तक गानेवाले गीत गाते रहते

थे, उतनी देर तक दर्शकों के लिये एक प्रकार से विश्राम हो जाता था, पर रंगशाला में किसी प्रकार का परिवर्तन नहीं हो सकता था। इसके अतिरिक्त उनके नाटकों की रचना भी इतनी सादी और साधारण होती थीं कि उन्हें स्थल के दृश्य में विशेष परिवर्तन की आवश्यकता ही न होती थी। श्रौर यदि किसी अच्छे नाटककार को कभी नाटक का सौंद्र्य बढ़ाने के लिये दृश्य-परिवर्तन की आवश्यकता भी पड़ती थी, तो वह संकलनवाले इस नियम का पालन करने के लिये उसे बचा जाता था। नाटकों में अनेक ऐसे प्रयोग होते हैं जो उनके चुने हुए पात्रों के अतिरिक्त दूसरे पात्रों के सामने नहीं होने चाहिएँ। पर यूनानी नाटकों में ऐसे प्रयोग भी सभी पात्रों के सामने हुआ करते थे। यह व्यवस्था कला की दृष्टि से दृषित और साथ ही नाटक के तत्त्वों का ध्यान रखते हुए बहुत कुछ अस्वाभाविक थी, इसी लिये हमारे यहाँ इसका यहण नहीं हुआ। इन्हीं सब बातों का विचार करते हुए अनेक विद्वानों का यह मत है कि यूनानियों या लैटिनों आदि की अपेचा हिंदुओं की सृष्टि-सोंदर्य की कल्पना अधिक लालत और वर्णन अधिक सजीव होता है।

उपन्यासों और नाटकों के पाँचवें तत्त्व शैली पर अलग विचार किया गया है, इसलिये दृश्य काव्य और गद्य-काव्य के विवेचन में उस पर

विचार करने की आवश्यकता नहीं हैं। अतः अब हम नाटक के छठ तत्त्व उद्देश को लेते हैं। उपन्यास की भाँति नाटक के उद्देश से भी हमारा तात्पर्य जीवन की व्याख्या अथवा आलोचना से हैं। यहाँ हम पहले यह बतलाना चाहते हैं कि नाटकों के द्वारा जीवन की व्याख्या किस प्रकार होती है और तब नाटक के उद्देश के संबंध में दो एक विशेष बातें बतलाने का उद्योग करेंगे।

उपन्यास-लेखक तो प्रत्यच्च श्रोर अप्रत्यच्च दोनों प्रकार से जीवन की व्याख्या करता है, पर नाटककार केवल प्रत्यच्च रूप से ही यह काम कर सकता है। एक विद्वान का मत है कि उपन्यास

जीवन की सबसे अधिक विस्तृत व्याख्या है। इसके विपरीत नाटक का यह चेत्र बहुत ही संकुचित है; क्योंकि इसमें नाटककार को स्वयं कुछ भी कहने का श्रिधिकार नहीं होता। उपन्यासकार तो जीवन की व्याख्या करने का सब काम स्वयं करता है, पर नाटक मे जीवन की व्याख्या समभने का सारा भार पाठकों या दर्शकों के ऊपर आ पड़ता है। नाटक में नाटककार स्वयं कभी हमारे सामने नहीं द्याता, बल्कि किसी न किसी पात्र के रूप में आता है; और उस दशा में स्वयं दर्शकों को ही उसका अभिप्राय और उद्देश समभना पड़ता है। कोई पात्र जितनी बातें कहता या जितने विचार प्रकट करता है, उन सबके लिये नाटककार ही उत्तरदायी माना जाता है। इसिलये नाटक के समस्त पात्रों के कथनों का आपस में मिलान करके और उनका ठीक-ठीक अभिप्राय समभकर नाटक के उद्देश का निर्णय किया जाता है। यदि हम किसी एक ही पात्र के किसी एक ही कथन को लेकर यह बतलाना चाहें कि श्रमुक नाटक का उद्देश यह है, तो बहुत संभव है कि हमारा निश्चित किया हुआ सिद्धांत भ्रम-पूर्ण सिद्ध हो। पर हाँ, किसी-किसी पात्र के उद्गार श्रवश्य ऐसे होते हैं जो वास्तव में नाटककार के हृद्य से ही निकल हुए होते हैं। बस ऐसे ही उद्गारों को चुनकर हमें किसी नाटक का उइश स्थिर करना चाहिए। नाटक के जिन पात्रों के साथ हमारी सहानुभूति हो, उनके उद्गारों की वुलना ऐसे पात्रों के उद्गार के साथ करनी चाहिए जिनके साथ हमारी सहानुभूति न हो; श्रौर तब फिर हमें नाटक का उद्देश स्थिर करने में कोई कठिनता न होगी। जिन पात्रों के साथ हमारी कुछ भी सहानुभूति नहीं होती, उनके उद्गार भी हमें कभी-कभी त्रप्रत्यत्त रूप से नाटक का उद्देश और जीवन की व्याख्या समभने में सहायता देते हैं। इसी लिये इमने ऊपर कहा है कि हुमें सारे नाटक पर एक साथ विचार करके नाटक का उद्देश या नैतिक महत्त्व सम-मना चाहिए। रंगमंच पर हमें जो सृष्टि दिखाई देती है, उसका स्रष्टा नाटककार ही होता है; इसलिए उस सृष्टि में नाटककार के भावों, विचारों और त्रादशों त्रादि का होना बहुत ही स्वाभाविक त्रीर

श्रानवार्य है। उसकी रची हुई उसी सृष्टि से हमें इस बात का पता चलता है कि वह संसार को किस दृष्टि से देखता है, उसका क्या श्रर्थ समस्ता है और नैतिक श्रादर्शों को कहाँ तक महत्त्व देता है। जीवन का जो कुछ श्रर्थ उसकी समस्त में श्राता है, वहीं श्रर्थ वह श्रपनी उस कृति के द्वारा लोगों को समस्ताने का प्रयत्न करता है। इसलिये नाटकों की सभी बातों का ठीक ठीक विश्लेषण करके उसका उद्देश या श्रिभिश्रय स्थिर किया जाता है। यहाँ प्रसंगवश हम यह भी कह देना चाहते हैं कि इस दृष्टि से भारत के प्राचीन नाटक बहुत उच्च कोटि के माने जाते हैं, क्योंकि उनमें सबसे श्रिधक जोर जीवन की व्याख्या पर ही दिया जाता है श्रीर सर्वश्रेष्ट नैतिक श्रादर्श ही उपस्थित किये जाते हैं।

अँगरेजी के सुप्रसिद्ध कवि शेली ने एक अवसर पर कहा है— " काव्य का समाज के कल्याण के साथ जो संबंध है, वह नाटक में सबसे अधिक स्पष्ट रूप में दिखाई देता है। इस बात में किसी को श्रापत्ति नहीं हो सकती कि जो समाज जितना ही उन्नत होता है, उसकी रंगशाला भी उतना ही उन्नत होती है। यदि किसी देश में किसी समय बहुत ही उच कोटि के नाटक रहे हों और पीछे से उन नाटकों का र्यंत हो गया हो, अथवा उनमें कुछ दोष आ गये हों, तो समभना चाहिए कि इसका कारण उस देश का उस समय का नैतिक पतन है।" इस कथन के आधार पर यह भी कहा जा सकता है कि जिस प्रकार दूषित नाटक किसी जाति के नैतिक पतन के सूचक होते हैं, उसी प्रकार अच्छे नाटक नैतिक उन्नति के सूचक होते हैं; श्रीर यदि नाटक के आदर्श में उत्तरोत्तर उन्नति होती जाय तो समभना चाहिए कि देश की नैतिक उन्नति हो रही है। इससे सिद्ध है कि नाटकों का सबसे बड़ा उपयोग नैतिक उन्नति और सामाजिक कल्याण में होता है; श्रीर नाटकों के इसी उपयोग को ध्यान में रखकर नाटक लिखे जाने चाहिएँ। श्राजकल के फ्रांसीसी नाटकों में विवाह, तलाक श्रीर हरामी लड़कों के पैतृक उत्तराधिकार संबंधी दृश्य और अभिनय ही अधिकता से देखने में आते हैं; और इन नाटकों से ही इस बात का पता चल जाता है कि श्राजकल फ्रांसीसियों

का कितना अधिक नैतिक पतन हो रदा है। जर्मन नाटकों की भी प्रायः ऐसी ही दुईशा है। ये सब बातें देखकर वहाँ के देशिहतीयी सन्जन बहुत दुखी ही रहे हैं, श्रौर ऐसे नाटकों के नाश पर बहुत जीर दे रहे हैं; क्योंकि वे जानते हैं कि यदि शीघ ही इस प्रकार के नाटकों और श्रभिनयों का श्रंत न होगा तो देश, नैतिक दृष्टि से रसातल को चला जायगा । अतः नाटक लिखते समय लेखकों को उनमें सदा उच आदशीं स्रीर सामाजिक विचारों को स्थान देना चाहिए, जो देश और समाज की उन्नति में पूर्ण रूप से सहायक हों। इसी लिये हमारे यहाँ के प्राचीन श्राचार्यों ने कहा है कि धम, अर्थ और काम की सिद्धि ही नाटक की कथावस्तु के फल अथवा कार्य हैं; अर्थात् नाटकों से इन तीनों अथवा इनमें से किसी एक या दो की सिद्धि होना आवश्यक है। जिस नाटक में इनमें से किसी एक को भी सिद्धि न हो, वह नाटक ही निरर्थक है। धर्म, अर्थ अथवा काम की सिद्धि का अर्थ यह है कि मनुष्य की धार्मिकता श्रौर नीतिमत्ता बढ़े, उसमें उत्तमतापूटाक जीवन-निर्वाह करने की योग्यता आवे श्रौर उसका आचरण सुधरे। भारतीय श्रौर यूरोपीय उद्देश में विभिन्नता का एक और कारण है—हमारा उद्देश आदर्श चरित्र उपस्थित करना और यूरोपवालों का वास्तविक स्थिति का परिचय देना है अर्थात् मारतीय यह दिखाना चाहते हैं कि जीवन कैसा होना चाहिए और यूरोपवाले यह दिखाना चाहते हैं कि जीवन कैसा है।

नाटकों का ठीक ठीक विवेचन करने के लिये सबसे पहले यह समभाना आवश्यक है कि नाटक के मूल सिद्धांत क्या हैं। बहुधा आधुनिक नाटकीय कहानियों का मूलतत्त्व किसी न किसी प्रकार का विरोध हुआ करता है। नाटक में दो विरोधी भाव, पन्न, सिद्धांत या दल आदि दिखलाए जाते हैं, और उन्हां दोनों के विरोध के साथ साथ कथावस्तु का विकास होता चलता है। साधारण नाटकों में यह विरोध प्रायः व्यक्तिगत रूप में हो सामने आता है। किसी महात्मा और दुरात्मा या किसी सच वीर और दुष्ट बलवान का विरोध और अत में उस महात्मा

या वीर त्र्यादि की विजय का दृश्य ही त्र्यधिकांश नाटकों में दिखाया जाता है। पर अच्छे नाटकों में यह विरोध और भो अनक रूपों में दिखलाया जा सकता है। किसी वीर को अपने दुर्भाग्य अथवा विकट परिस्थितियों का सामना करना पड़ता है, त्र्यौर किसी विचारवान् को स्वयं अपने ही तामस भावों का दमन करना पड़ता है। तात्पर्य यह कि प्रायः किसी न किसी प्रकार का विरोध या विपरीतता ही नाटक का मून श्राधार होता है। नाटक में जहाँ से यह विरोध या संघर्ष श्रारंभ होता है मानों वहीं से मुख्य कथावस्तु का भी आरंभ और जहाँ इस विरोध या संघर्ष का कोई परिणाम निकलता है, वहीं मानों कथावस्तु का श्रंत हो जाता है। जब कथावस्तु का श्रारंभ श्रोर श्रंत निश्चित हो गया, तब हम सहज में कह सकते हैं कि इन दोनों स्थानों के मध्य में कथावस्तु का विकास किस ढंग से होता है। कथावस्तु के आरंभ से जो संघर्ष या विरोध उत्पन्न होता है, वह पहले एक निश्चित सीमा तक बढ़ता जाता है, श्रौर उस सीमा के उपरांत किसी एक पद्म या दल की जीत आरंभ होने लगती है, और तब श्रंत में सत् को श्रसत् पर अथवा श्रमत् को सत् पर विजय प्राप्त होती है। बीच में कभी कभी श्रंत में विजय पानेवाला दब भी सकता है, पर फिर भी उसकी विजय-प्राति में कोई बाधा नहीं पड़ती। इसलिए आधुनिक पाश्चात्य साहित्यकारों ने नाटक को पाँच भागों में विभक्त किया है। पहला आरंभ, जिसमें विरोध उत्पन्न करनेवाली कुछ घटनाएँ होती हैं; दूसरा विकास, जिसमें विरोध और भगड़े बढ़ते हैं; तीसरा चरम सीमा जहाँ से किसी एक पन की विजयका आरंभ होता है और चौथा उतार या निगति जिसमें विजयी दल की विजय निश्चित हो जाती है; और पाचवाँ अंत या समाप्ति, जिसमें उस विरोध या भगड़े का खंत हो जाता है। पर हमारे यहाँ के श्राचार्यों का मत इससे कुछ भिन्न है। विरोध श्रीर भगड़े श्राजकल की सभ्यता के परिगाम हैं; अथवा कम से कम इनका विकास और वृद्धि श्राजकल की सभ्यता में हुई है। प्राचीन भारत में भी विरोध श्रीर भगड़े थे, पर वे इतने अधिक और प्रत्यन्त नहीं थे कि रंगशालाओं

पर उनके अभिनय की आवश्यकता होती। हमारे यहाँ के प्राचीन नाटक तो केवल धर्म, श्रर्थ श्रीर काम की सिद्धि के उद्देश से रचे, खेले श्रीर देखे जाते थे । इसितये हमारे यहाँ कथावस्तु के विमाग भी कुछ श्रौर ही ढंग से किए गए हैं। हमारे यहाँ भी कथावस्तु या रूपक के आरंभ, प्रयत, प्राप्त्याशा, नियताप्ति श्रीर फलागम से पाँच ही विभाग किए गए हैं। इन पाँचों विभागों की ऊपर बतलाए हुए पाँचों विभागों के साथ तुलना की जा सकती है और दोनों में कुछ सामंजस्य भी स्थापित किया जा सकता है। हमारे यहाँ के आचार्यों के अनुसार किसी प्रकार का फल प्राप्त करने की उत्कंठा होती है और उसी उत्कंठा से नाटक का आरंभ होता है। उस फल की प्राप्ति के लिए जो व्यापार होता है, वह प्रयत कहलाता है। आगे चलकर उस फल की प्राप्ति की आशा होने लगती है जिसे प्राप्त्याशा कहते हैं। इसके उपरांत विन्नों का नाश हो जाता है स्रौर फल की प्राप्ति निश्चित हा जाती है, जिसे नियताप्ति कहते हैं; और सबके अंत में फल प्राप्ति होती है जो फलागम कहलाती है। इससे सिद्ध है कि हमारे यहाँ के नाटकों में विरोध भाव के। कभी प्रधानता नहीं दी जाती थी और उनमें केवल उद्योग और सफलता का ही महत्त्व प्रतिपादित होता था। तो भी यदि विचारपूर्वक देखा जाय तो इन दोनों प्रकार के विभागों में, इस विरोधवाले तत्त्व को छोडकर, श्रीर कोई विशेष श्रंतर नहीं है। त्रारंभ श्रीर श्रंत त्रथवा फलागम के संबंध में तो कुछ महना ही नहीं है। शेष बीच की तीनों अवस्थाओं से भी कोई विशेष अंतर नहीं है। एक में भगड़े का विकास होता है, दूसरे में फलसिद्धि के लिये यत होता है; एक में विजय का निश्चय आरंभ होने लगता है और दूसरे में फल-प्राप्ति का; एक में विजय निश्चित होती है और दूसरे में फल-प्राप्ति । यदि दोनों में कोई मुख्य अंतर है तो वह यह कि पाश्चात्य विद्वानों ने विरोध या संवर्ष को प्रधानता देकर श्रपने विषय की सीमा बहुत संकुचित कर दी है; श्रीर हमारे यहाँ के श्राचार्यों ने त्रपना चेत्र बहुत विस्तृत रखा है। हमारे विभाग त्रौर विवेचन के श्रांतर्गत उनके विभाग श्रौर उनका विवेचन सहज में श्रा सकता है। पर उनके संकुचित विवेचन में हमारे विस्तृत विवेचन के लिए स्थान

यह तो कार्य या व्यापार-शृंखला की पाँच अवस्थाएँ हुई । इनके <mark>अतिरिक्त हमारे शास्त्रियों ने दो बातों पर विवेचन किया है एक अर्थ-</mark> प्रकृति और दूसरी संधि। अर्थ-प्रकृति से तात्पर्य ग्रर्थ-प्रकृति कथा-वस्तु को प्रधान फन की प्राप्ति की त्रोर अयसर करनेवाले चमत्कारयुक्त अंशों से है। इनके पाँच भेद किए गए हैं—बीज, बिन्दु, पताका, प्रकरी श्रौर कार्य । बीज मुख्य फल का हेतु वह कथाभाग है जो क्रमशः विकसित होता जाता है। बिंदु वह बात है जा निमित्त बनकर समाप्त होनेवाली अवांतर कथा का आगे बढ़ाती है और प्रधान कथा के। अविच्छिन्न रखती है। पताका और प्रकरी का वर्णन पीछे हो चुका है। ये प्रासंगिक कथा के दे उपभेद हैं। एक में कथा बराबर चलती रहती है और दूसरे में वह थोड़े काल तक चलकर रुक या समाप हो जाती है। कार्य से तात्पर्य उस घटना से है जिसके तिये सब उपायों का आरंभ किया जाय श्रौर जिसकी सिद्धि के तिये सामग्री इकट्टी की गई है। इस प्रकार ये पाँचों वातें वस्तुविन्यास से संबंध रखती हैं।

सबध रखता है।

क्यात्मक पूर्वोक्त पाँच अवस्थाओं के योग से अर्थ-प्रकृतियों केह्न में विस्तारी कथानक के पाँच अंश हो जाते हैं। एक ही प्रधान प्रयोजन के साधक उन कथानकों का मध्यवर्ती किसी एक प्रयोजन के साथ संबंध होने के। संधि कहते हैं। ये भी पाँच होती हैं—(क) मुख-संधि—प्रारंभ नामक अवस्था के साथ संयोग होने से जहाँ अनेक अर्थों और रसों के व्यंजक 'बाज' (अर्थ-प्रकृति) की उत्पत्ति हो वह 'मुख-संधि' है। पहले कहा जा चुका है कि व्यापार-शृंखला में 'प्रारंभ' उस अवस्था का नाम है जिसमें फल की प्राप्ति से लिये औत्सुक्य होता है, और 'बीज' उस अर्थ-प्रकृति को कहते हैं जिसमें संकेत रूप से स्वार्थ-निर्दिष्ट कथाभाग मुख्य प्रयोजन की सिद्धि के लिये कमशः विस्तृत होता है। इसी प्रकार 'मुख-संधि' में ये

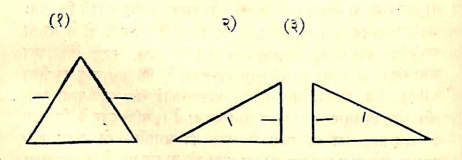
दोनों बातें श्रर्थात् श्रारंभ श्रवस्था श्रीर बीज श्रर्थ-प्रकृति का संयोग होकर अनेक अर्थ और रस व्यंजित होत हैं। अवस्थाएँ नो कार्य अर्थात् व्यापार-शृंखला की भिन्न भिन्न स्थितियों की द्योतक हैं; अर्थ-प्रकृतियाँ कथावस्तु के तत्त्वों की सूचक हैं, श्रीर संधियाँ नाटक रचना के विभागों का निद्शन करती हैं। तीनों बातें एक ही अर्थ की सिद्धि करती हैं; पर तीनों के नामकरण ख्रौर विवेचन तीन दृष्टियों से किए गए हैं-एक में कार्य का, दूसरे में वस्तु का श्रीर तीसरे में नाटक-रचना का ध्यान रखा गया है। (ख) प्रतिमुख-संधि—मुख-संधि में दिखलाए हुए बीज का जिसमें कुछ लद्दय श्रीर श्रलद्दय रीति से ट्र्भेद हो, अर्थात् नाटकीय प्रधान फल का साधक इतिवृत्त कभी गुप्त और कभी स्पष्ट हो, उसे 'प्रतिमुख-संधि' कहते हैं। जैसे रत्नावली में वत्सराज श्रीर सागरिका के समागम के हेतु इन दोनों के पारस्वरिक प्रोम को, जो प्रथम श्रंक में सूचित कर दिया गया था, सुसंगता और विदूषक ते जान लिया। यह तो उसका लच्य होना हुआ। फिर वासवद्त्ता ने चित्रवाली घटना से उसका अनुमान मात्र किया; इससे उसे कुछ अल्दय भी कह सकते हैं। प्रतिमुख-संधि 'प्रयत्न' अवस्था भीर 'बिंदु' अर्थप्रकृति के समान कार्य-शृंखला को अग्रसर, करती है। अवस्था में फल-प्राप्ति के लिये शीव्रता से उद्योग होता है; बिंदु अर्थ प्रकृति में कथा अविच्छित्र रहकर आगे बढ़ती है, तथा प्रतिमुख-संधि में मुख-संधि में दिए हुए प्रधान फन का किंचिन्मात्र विकास होता है। (ग) गर्भ-संधि—इसमें प्रतिमुख-संधि में किंचित प्रकाशित हुए बीज का बार बार प्राविभाव, तिराभाव तथा प्रान्वेषण होता रहता है। इस संधि में प्राप्त्याशा अवस्था और पटाका अर्थ-प्रकृति रहती है। प्राप्त्याशा अवस्था में सफलता की संभावना के साथ ही साथ विफलता की आशंका भी बनी रहती है और पताका अर्थ-प्रकृति में प्रधान फल का भिद्ध करनेवाला प्रासंगिक वृत्तांत रहता है। यदि इस संधि में पताका अर्थ प्रकृति न हो तो प्राप्त्याशा अवस्था भी उत्पन्न नहीं हो सकती। (ख) श्रवमर्श या विमश-संधि-गर्भ-संधि की अपेचा बीज का श्रिधिक विस्तार होने पर उसके फलोन्मुख होने में जब शाप, कोध, विपत्ति या विलोभन के कारण विन्न उपस्थित होते हैं, तब विमर्श वा श्रवमर्श-संधि होती है। इसमें नियताित श्रवस्था श्रीर प्रकरी श्रर्थ-प्रकृति होती है। (ङ) निर्वहण-संधि इनमें पृव -कथित चारों संधियों में यथास्थान विणित श्रर्थों का, प्रधान प्रयोजन की सिद्धि के लिये समाहार हो जाता है श्रीर मुख्य फल की प्राप्ति भी हो जाती है। इसमें फलागम श्रवस्था श्रीर कार्य श्रर्थ-प्रकृति श्राती है। यह बात ध्यान में रखनी चाहिए की यद्यपि इनका प्रयोग भिन्न-भिन्न विचारों से किया जाता है, तथापि तीनों के पाँच पाँच भेद होते हैं श्रीर वे एक दूसरे के सहायक या श्रनुकृत होते हैं। श्रर्थ-प्रकृतियाँ वस्तु के तत्वों से, श्रवस्थाएँ कार्य व्यापार से श्रीर संधियाँ रूपक-रचना के विभागों से संबंध रखती हैं। इन बातों का स्पष्टीकरण नीचे लिखी सारिणी से हो जायगा—

## वस्तु-तत्त्व या त्रर्थ-प्रकृति कार्य-व्यापार की त्रवस्था संधि

| (१) बीज    | (१) आरंभ         | (१) मुख       |
|------------|------------------|---------------|
| (२) बिंदु  | (२) प्रयत        | (२) प्रतिमुख  |
| (३) पताका  | (३) प्राप्त्याशा | (३) गर्भ      |
| (४) प्रकरी | (४) नियताप्ति    | (४) विमर्श    |
| (५) काय    | (५) फलागम        | (५) निव ह्र्ग |
| • •        |                  |               |

श्रस्तु; श्रब हमें इन दोनों प्रकार के विभागों श्रादि का ध्यान रखते हुए यह बतलाना है कि नाटक का श्रारंभ, बीच की तोनों श्रवस्थाश्रों से उसका निर्वाह और फिर उसका श्रंत किस अकार करना चाहिए। पाश्चात्य विद्वानों ने श्रपने इन्हीं पाँचों विभागों के कारण यह नियम रखा गया है कि नाटक में पाँच श्रंक हों, श्रीर एक एक श्रंक में कम से इन पाँचों में की एक एक बात श्राती चले। इसका तात्पर्य यह है कि जो इन पाँचों विभागों

से परिचित हो, वह सहज में नाटक की सब बातें सममता चले। हमारे यहाँ भी साधारणतः नाटक के पाँच ही श्रंक रखे गए हैं। हमारे यहाँ दस दस अंकों के भी नाटक हैं; जैसे राजशेखर-कृत बालरामायण, पर ये महानाटक कहलाते हैं। इसके अतिरिक्त हमारे यहाँ नाटिका, भाग, प्रहसन, व्यायोग आदि जो अनेक भेद हैं, उनमें कुछ कम या ज्यादा श्रंक भी होते हैं। प्रायः बँगला नाटक भी पाँच ही श्रंकों के होते हैं। श्रीर गुजराती तथा मराठी नाटक तीन सं पाँच श्रंकों तक के होते हैं। उद्देनाटकों में केवल तीन ही श्रंक होते हैं श्रौर हिंदीवाले भी प्रायः तीन ही अंकों का नाटक पसंद करते हैं। यद नाटक-रचना के सिद्धांतों और इन पाँचों विभागों का ध्यान रखा जाय, तो नाटकों में पाँच श्रंक रखना भी समीचीन जान पड़ेगा। पर कठिनता यह है कि जिन नाटकों में पाँच श्रंक होते हैं, उनमें भी श्रंकों के श्रनुसार इन पाँचों तत्त्वों या विभागों का स्थापन नहीं होता। किसी में तीसरे श्रंक तक भगड़े का विकास ही होता रहता है और किसी में चौथे अंक तक भी प्राप्त्याशा के लच्चा नहीं दिखाई देते। इसका कारण यही है कि प्रायः नाटक लिखनेवाले नाटक-रचना के इन सिद्धांतों और तत्त्वों से या तो अपरिचित होते हैं या जान-बूमकर उनकी उपेत्ता करते हैं। इस अनिमज्ञता या उपेचा का परिणाम यह होता है कि कथावस्तु का जैसा चाहिए, वैसा निवाह नहीं होता। उसका कोई अंग बहुत फूला हुआ श्रीर कोई बिलकुल सूखा हुआ जान पड़ता है। यदि ऊपर के विभागों के अनुसार, दूसरे ही श्रंक में यत्न की समाप्ति न हो जाय श्रीर बराबर चौथे श्रंक तक यल ही यल होता रहे, तो यह स्पष्ट है कि प्राप्त्याशा, नियताप्ति श्रौर फलागम सब श्रंतिम श्रौर पाँचवे श्रंक में ही दूँ से जायँगे, श्रीर दर्शकों को यह कहने का श्रवसर मिलेगा कि बीच में तो नाटककार ने बहुत सी बातों का अनावश्यक रूप से विस्तार किया श्रीर त्र्यंत में बहुत शीव्रतापूर्वक उसकी समाप्ति कर दी। इम यह नहीं कहते कि नाटक के पाँचों अंकों में से क्रमशः एक एक अंक में इन पाँचों तत्त्वों का समावेश बिलकुल निश्चित रूप से ही होना चाहिए, क्योंकि बहुत से लोग केवल तीन या चार श्रंकों के नाटक लिखना या देखना पसंद करते हैं। हम तो केवल यही कहना चाहते हैं कि नाटक चाहे जितने श्रंकों का हो; पर लेखक को इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि उसकी उठान, निर्वाह श्रोर श्रंत सब कुछ श्रापेत्तिक हो। ऐसा न हो कि श्राधे से श्रधिक नाटक केवल उठान की ही मेंट हो जाय श्रोर श्रंत में जान पड़े कि लेखक ठोकर खाकर मुँह के बल गिर पड़ा है। श्रथवा यह भी न होना चाहिए कि नाटक का उठान तो पूरी तरह से हो ही नहीं, श्रोर बीच से ही उसका श्रंत होने लग जाय श्रोर बह श्रंत जबरदस्ती खींचा-ताना श्रोर बढ़ाया जाय । यदि नाटक में इनमें से कोई दोष श्रायमा श्रोर उसकी कोई बात श्रावश्यकता से श्रधिक विस्तृत या संकुचित होगी, तो उससे नाटककार की श्रयोग्यता सिद्ध होगी श्रीर वह नाटक नाट्यशास्त्र या कला की दृष्टि से प्रशंसनीय न हो सकेगा। नीचे हम तीन त्रिकेाणों द्वारा जो कुछ ऊपर कहा गया है उसे स्पष्ट करते हैं।



सबसे उत्तम श्रौर मर्शादित नाटक बह होगा जिसकी पाँचों अवस्थाएँ समित्रकोण त्रिभुज (नं०१) के समान होंगी। दूसरे श्रौर तीसरे प्रकार के त्रिकाण के श्रमुसार वने नाटक निकृष्ट होंगे। दूसरे में प्राप्त्याशा तक पहुँचने में अधिक समय श्रौर वहाँ से फलागम तक अपेचाकृत कम समय लगेगा। तीसरे में ठीक इसका उत्तटा होगा। अत्तएव नाटक का सुगठित

त्रौर सुष्ठु रूप वही माना जायगा जा समकाण त्रिभुज के समान होगा।

त्रारंभ में दर्शनों के। उन सब बातों का पूरा पूरा झान करा देना चाहिए जिनकी नाटक के। समभने में आवश्यकता होती है। त्रारंभ के कुछ दश्य प्रस्तावना या विषय-प्रवेश के रूप में होने चाहिएँ; और इन्हीं दृश्यों का ठीक ठीक उपस्थित करने में सबसे श्रिधिक योग्यता की श्रावश्यकता होती है। नाटक का विषय जितना ही जटिल और उसके पात्रों की संख्या जितनी ही ऋधिक होती है, उतनी ही इस काम में कठिनता बढ़ती है। कोई कथा, कहानी, उपन्यास या नाटक आदि लिखने में सबसे बड़ी कठिनता यही होती है कि उसे किस प्रकार आरंभ किया जाय। इस कठिनता से पार पाने का सबसे सीधा उपाय यह है कि आरम्भ में कुछ ऐसे पात्र रखे जायँ जिनके कथोपकथन से दुर्शकों के। नाटक के विषय त्यादि का कुछ त्राभास मिल जाय। इसके उपरान्त कथावस्तु का विकास होना चाहिए श्रौर इसी विकास से पाठकों को नाटक के उद्देश का पता लग जाना चाहिए। यहीं से दर्शकों के मन में उत्सुकता उत्पन्न होकर प्रायः श्रंत तक बराबर बढ़ती जानी चाहिए 📗 प्रत्येक दृश्य का कथावस्तु के विकास में एक मुख्य और महत्त्वपूर्ण स्थान होना चाहिए। नाटक के मध्य में कथावस्तु श्रपनी चरम सीमा का पहुँच जानी चाहिए श्रीर उस समय जो घटनाएँ हों, वे िछली घटनात्रों का बिलकुल स्वाभाविक श्रौर तर्कसिद्ध परिएाम होनी चाहिएँ, श्रौर केाई घटना ऐसी न होनी चाहिए जो अस्वाभाविक या जबरदस्ती ठूँसी हुई माल्म हो। श्रौर तब नाटक का उतार या निगति ग्रारम्भ होनी चाहिए, जिसे संस्कृत नाटककार कार्य कहते हैं। फलागम वा परिगाम की सिद्धि में जो कुछ कठिनाइयाँ हों, वे यहीं से दूर होनी चाहिएँ और तब फलागम या अंत होना चाहिए। नाटक का ऋंत ऐसा न होना चाहिए जिसमें दर्शकों के मन में फिर भी किसी प्रकार की जिज्ञासा बनी रहे; और उसका वास्तव म परिगाम निकलना चाहिए। residence per une conservation de la final

हम पहले कह चुके हैं कि आधुनिक नाटकों का आधार प्रायः किसी न किसी प्रकार का विरोध हुआ करता है। यह विरोध बहुधा देा व्यक्तियों दलों, पत्तों या सिद्धांतों आदि का हाता है। इस विरोध का प्रदर्शन अनेक प्रकारों से और अनेक रूपों में हो सकता है। नाटकों में सदा सद् और असद् का ही विरोध दिखलाया जाता है, इसके कारण असद् के प्रति दर्शकों में अरुचि और सद् के प्रति सहानुभूति उत्पन्न होती है, और इसी के द्वारा दर्शकों के अनेक प्रकार की नैतिक शिचाएँ मिलती हैं। अतः यह विरोध ऐसे ढङ्ग से दिखलाना चाहिए जिसमें सद् के प्रति दर्शकों की अद्धा बढ़े और उनके मन पर बहुत अच्छा प्रभाव पड़े; क्यों कि इसी से नाटक का नैतिक महत्त्व सिद्ध होता है।

दर्शकों की उत्सुकता बढ़ाने और घंत में उनको चिकत करने के लिये नाटककार कभी कभी अपने नाटक में किसी गुप्त भेद या रहस्य को भी स्थान देते हैं। वे पात्रों, घटनाओं और उद्देशों आदि के सम्बन्ध में पहले तो कुछ बातें छिपा रखते हैं और जब किसी उपयुक्त अवसर पर उन बातों का प्रकट करके उन दर्शकों को चिकत कर देते हैं। इससे यह लाभ होता है कि आदि से अंत तक दर्शकों की उत्सुकता बनी रहती है और वे बड़े ध्यान से सब बातें समम्भने का उद्योग करते हैं। पर नाटक में इस प्रकार कोई गुप्त भेद या रहस्य छिपा रखने में इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि कहीं दर्शकों को धोखा न हो जाय और वे भटककर कथावस्तु से दूर न जा पड़ें।

श्रव हम संत्तेप में रूपकों श्रादि के भेद बतलाकर यह विषय समाप्त करते हैं। हमारे यहाँ नाट्य के दे। भेद किए गए हैं। एक रूपक श्रीर रूपक के भेद दूसरा उपरूपक। रूपकों में रस की प्रधानता रहती हैं श्रीर उपरूपकों में नृत्य, नृत्ता श्रादि की। त्त्य में श्रांगिक श्रभिनय की श्रधिकता रहती है। श्रभिनय रहित नाचने के। नृत्त कहते हैं। जब इन दोनों के साथ गीत श्रीर कथन मिल जाते हैं तब रूपक का पूर्ण रूप उपस्थित हो जाता है। फिर रूपक के दस और उपरूपक के अठारह अवांतर भेद रखे गए हैं। रूपक के दस भेद और उनके संबंध की कुछ बातें इस प्रकार हैं—

(१) नाटक—यह रूपक के सब भेदों में से मुख्य है। त्राचार्यों के मत से इसमें पाँच संधियाँ, चार वृत्तियाँ, चौंसठ संध्यंग, छत्तीस लच्या श्रीर तेंतीस श्रलंकार होने चाहिएँ। पाँच से दस तक श्रंक होने चाहिएँ। इसका नायक धीरोदात्त, कुलीन, प्रतापी और दिव्य अथवा अदिव्य हो। शृंगार, वीर अथवा करुए रस की इसमें प्रधानता हो, और संधि में अद्भुत रस् त्राना चाहिए। (२) प्रकरण-इसमें सब बातें प्रायः नाटक की-सी ही होती हैं; अंतर केवल यही है कि इसकी कथा बहुत उन्नत नहीं होती और इसका विषय कल्पित होता है; किसी पुराण आदि से नहीं लिया जाता। इसमें शृंगार रस प्रधान रहता है। (३) भाग-इसमें धूर्ती श्रीर दुष्टों का चरित्र रहता है श्रीर इससे दर्शकों को खुब हँसाया जाता है। इसमें कोई व्यक्ति अपने अथवा दूसरे के अनुभव की बातें आकाश की ओर मुँह उठाकर कहता और आप ही उन बातों का उत्तर भी देता चलता है। (४) व्यायोग—यह वीररसप्रधान होता है श्रौर इसमें स्त्रियाँ बिलकुल नहीं श्रथवा बहुत कम होती हैं। इसमें एक ही अंक होता है और आदि से अंत तक एक ही कार्य या उहरेय से सब कियाएँ होती हैं; ख्रौर एक ही दिन की कथा का वर्णन होता है। (५) समवकार--इसमें तीन अंक और १२ तक नायक होते हैं और सक नायकों की कियात्रों का फल पृथक् पृथक् होता है। इसमें वीररस प्रधान होता है। (६) डिम--यह समवकार की अपेचा अधिक भयानक होता है। इसमें चार श्रंक श्रौर १६ तक नायक होते हैं जो प्रायः दैत्य, राचस, गंधर्व, भूत, प्रेत आदि तक होते हैं। इसमें अद्भुत और रौद्र रस प्रधान होते हैं। (७) ईहामृग-इसमें एक धीरोदात्त नायक और उसका प्रति-पत्ती एक प्रतिनायक होता है। दोनों एक दूसरे का अपकार करने का यत करते हैं। नायिका के लिये उनमें परस्पर युद्ध भी होता है। नायक को नायिका तो नहीं मिलती, पर वह मरने से बच जाता है। (५) श्रंक-यह करुण्रसप्रधान होता है श्रीर इसमें स्त्रियों के शोक का विशेष वर्णन

रहता है। इसमें एक ही श्रंक होता है। (६) वीथी—यह भाए से बहुत कुछ मिलती-जुलती होती है और इसमें एक ही श्रंक तथा एक ही नायक होता है। इसमें श्रगार रस तथा विनोद और ग्राश्चर -जनक बातों की प्रधानता रहती है। (१०) प्रहसन—यह भी प्रायः भाए से मिलता-जुलता होता है और इसमें किल्पत निंद्य लोगों का चरित्र दिखाया जाता है। यह हास्यरसप्रधान होता है, पर इससे लोगों को उपदेश भी मिलता है।

उपरूपक के हमारे यहाँ १८ भेद माने गए हैं जिनके नाम इस प्रकार हैं—नाटिका, त्रोटक, गोष्टी, सट्टक, नाट्यरासक, प्रस्थान, उल्लाप्य, काव्य,

प्रेंखण, रासक, संलापक, श्रीगदित, शिल्पक, उपरूपक विलासिका, दुर्मल्लिका, प्रकरिएका, हल्लीश स्रोर भाणिका। हमारे यहाँ के आचार्यों ने केवल नाटक के काम के लिये नायकों त्रीर नायिकात्रों के त्रानेक भेद किए हैं त्रीर वृत्तियाँ, त्रालंकार तथा लक्तरण त्यादि भी खलग नियत किए हैं। उन्होंने यह भी बतलाया है कि किन पात्रों को किन भाषात्रों का प्रयोग करना चाहिए त्र्योर किसे किस प्रकार संबोधन करना चाहिए। हमारे यहाँ यह भी निर्ण्य किया गया है कि कौन कौन से दृश्य रंगशाला में नहीं दिखलाने चाहिएँ। जैसे-लंबी यात्रा, हत्या, युद्ध, राजकांति, किलों त्र्यादि का घिराव, भोजन, स्नान, संभोग, नायक या नायिका त्र्यादि की मृत्यु इत्यादि। इन सबका पूरा पूरा विवर्ण जानने के लिये लच्चण्यंथों अका सहारा लेना चाहिए; क्योंकि इस प्रकार की बातें बताना हमारे उद्देश्य के बाहर है। श्रंत में हम इतना ही कहना यथेष्ट समभते हैं कि नाटक लिखना सहज नहीं है **च्रौर इसके लिये बहुतकुछ विद्या, बुद्धि,** ज्ञान तथा रचना-कौश<mark>ल</mark> की आवश्यकता होती है।

<sup>💀 🤻</sup> देखो 'रूपक-रहस्य'।

## [ख--श्रव्य-काव्य]

कार में पुर दर्शन कर बच्च प्रमाण किया विभाव कर से बच्चे हैं

(१) उपन्यास रूपक अथवा नाटक की माँति उपन्यास की कोई शास्त्रीय मयोदा नहीं है। वह सामान्य रूप से अव्य काव्य के अंतर्गत गिना जाता है। परंतु पाश्चात्य साहित्य में अव्य साहित्य में उपन्यास काव्य के इस अंग की इतनी अधिक उन्नति हुई का स्थान है श्रौर पश्चिम की प्रणाली पर भारतीय देश-भाषात्रों में भी इसका इतना अधिक प्रसार है। गया है कि अब यह काव्य-साहित्य में स्वतंत्र रूप से अपना अस्तित्व दृढ़ कर चुका है और अपनी एक अलग केटि बना चुका है। इस केटि में साधारणतः कल्पना-प्रसूत वह संपूर्ण कथा-साहित्य आ जाता है जा गद्य की रीति से व्यक्त किया गया हो। इस पर ध्यान देते ही प्रकट होता है कि यह एक ऋोर तो वास्तविक जीवनच्रित से, चाहे वह पौराणिक, ऐतिहासिक श्रथवा सामयिक व्यक्तियों का हो, भिन्नता रखता है और दूसरी और पद्य की प्रणाली का परित्याग कर कविता की सूच्म परिधि में पदार्पण नहीं करता। इस दृष्टि से इसका मध्य मार्ग मानना चाहिए। वास्तविक जीवनचरित में घटनात्रों त्रौर तिथियों का जे। विशिष्ट क्रम स्वीकार करना पड़ता है उसके कारण उसमें वास्तविक जीवन की अनुकूचता भले ही देख पड़े पर काव्य की नैसर्गिक पूर्णता प्राप्त करना उसके लिये कठिन है। जीवनचरित देश और काल के अभेद्य बंधन से बद्ध होकर कला की स्वतंत्र सत्ता से अलग जा पड़ता है। वह एक प्रकार से साहित्य और विज्ञान के बीच की वस्तु है। उपन्यास में वैसा केाई बंधन न रहने के कारण उसमे व्यक्तियों, वस्तुओं श्रीर व्यापारों को अधिक सुंदर मूर्ति-मत्ता प्राप्त हो सकती है और उपन्यासकार कल्पना के रंग में रँगकर

अपनी कथा श्रधिक रोचक बना सकता है। परंतु है वह कथा ही श्रोर कथा में कुछ व्यक्ति, कुछ वस्तु-व्यापार किसी विशेष क्रम से करने के लिये बाध्य होते हैं। आरंभ में उपन्यासकार को यह स्वतंत्रता तो रहती है कि वह अपने मनोनुकूल, कला के सुविधानुसार, काल्पनिक कथा का निर्माण करे; परंतु जब वह उस कथा के साथ घ्रागेबढ़ता है तब ऋनिवार्य ह्म से घटना, परिस्थिति-चक्र और व्यापारों की एक शृंखला बना लेता जमा लेती हैं। तब वह स्वतंत्र नहीं रह जाता, अपनी ही निर्माण की हुई श्रौपन्यासिक सृष्टि के नियंत्रण में त्र्या जाता है। उपन्यास के पात्र सजीव होकर अपनी जीवन-यात्रा की ओर चल पड़ते हैं और उपन्यास-कार उनके मार्ग में कोई बाधा नहीं उपस्थित कर सकता। केवल नियति का वेग, समाज का प्रभाव या समय का परिवर्तन श्रंकित करके ही वह अपने पात्रों पर कुछ शासन रख सकता है। नहीं तो जिस भाँति सब मनुष्य उसी भाँति उपन्यास के मनुष्य भी अपने अपने स्वभाव के श्रमुसार कियाएँ करते हैं । उनमें मनुष्यता का पूरा प्रतिबिंब न दिखाई दे तो उपन्यास की कना सफल नहीं हो सकती। अ्रतः उपन्यासकार मनुष्यता का मापदंड लेकर चलता है। उपन्यास का यही प्रतिबिंब जहाँ एक श्रोर उसकी सीमा बाँध देता है, वहाँ दूसरी श्रोर उसे एक विशेष कोटिकचा भी प्रदान करता है। उपन्यास की सीमा यही है कि उसमें कुछ व्यक्तियों के साथ कुछ घटनाएँ किसी क्रम से घटित होंगी श्रीर इस समस्त व्यापार में हमारे नित्यप्रति के जीवन की सी वास्तविकता देख पड़ेगी। यह सीमा काव्य प्रथवा कविता की सीमा से संकीए होती हुई भी उससे पृथक् है। कविता में घटनाएँ श्रौर पात्र केवल काल्पनिक संकेतों का काम भी दे सकते हैं और वे किसी निश्चित कम के साथ नहीं भी रखे जा सकते। ऐसी भी कविता हो सकती है जिसमें व्यक्ति या वस्तु का नितांत द्यभाव हो द्यौर केवल एक भावना या उच्छवास अथवा एक प्राकृतिक दृश्य मात्र अंकित कर दिया जाय। सारांश यह कि कविता मनुष्य की कल्पनाशक्ति का अधिक आश्रय लेकर,

संगीत की मूर्च्छना के से प्रयोग द्वारा हमारी बौद्धिक वृत्ति को शांत कर देती है और विश्वास का अविभाव कराती है। विश्वास कल्पना का ही दूसरा नाम है। किव अपनी कल्पना द्वारा जो रचना करता है, हम श्रपने विश्वास द्वारा उसकी सत्यता के साची होते हैं। उपन्यास की जिस वास्तविकता का ऊपर हम उल्लेख कर चुके हैं उसकी पृष्ठपोषकता के लिये भी विश्वास की आवश्यकता है, परंतु वह विश्वास दूसरी कोटि का है। उपन्यास की घटनाएँ मानव-जीवन का प्रतिरूप खड़ा करने का बीड़ा उठाती है; इसलिये हम उपन्यास पढ़ते हुए प्रश्न करते हैं कि ये घटनाएँ इसी रूप में कैसे घटित हुईं। यदि हम उनके घटित होने पर विश्वास करते हैं तो इस अवस्था में भी हमारी बुद्धि विशेष रूप से जागरित रहती है। कविता पढ़ने पर हमारा प्रश्न यह होता है कि क्या यह चित्र सत्य हो सकता है ? काव्य के प्रभाव से हम ऐसी मानसिक स्थिति में होते हैं कि उक्त प्रश्न का उत्तर देते हुए कहते हैं, क्यों नहीं हो सकता। यह स्पष्ट ही विश्वास-प्रधान उत्तर है। इसे यदि दार्शनिक शब्दावली में कहें तो यह आस्तिकता का द्योतक है। कवि-कल्पना के प्रति हमारा विश्वास त्र्यास्तिक कोटि का होता है। उपन्यास-लेखक की कृति के प्रति हमारे विश्वास में संशय प्रबल रहता है, उसे नास्तिकता का चोतक कह सकते हैं। उपन्यास पढ़कर हम यह नहीं स्वीकार करते कि ऐसा हो सकता है। प्रत्येक बार हमारा प्रश्न यही होता है कि ऐसा कैसे हुआ। उपन्यास और कविता का यही भेद उनके संबंध का निरूपण करता है।

इस प्रकार उपन्यास के एक त्रोर जीवनी त्रौर दूसरी त्रोर किवता है। इन्हें उपन्यास के दो छोर भी कह सकते हैं। कभी कभी उपन्यास त्रपनी इस बीच की स्थितिका त्याग कर एक या दूसरे छोर की त्रोर बढ़ जाता है त्रौर तब वह उपन्यास संज्ञा का अधिकारी नहीं रहता। जैसे निद्यों अपना नाम-रूप तब तक प्रकट रखती हैं जब तक वे दूसरी निद्यों से संगम नहीं करतीं, वैसे ही उपन्यास भी त्रपनी सीमा में रहकर ही त्रपने नाम-रूप की रहा कर सकता है। यद्यपि ऐसे भी उपन्यास हैं <mark>जो किसी के जीवन-वृत्त के संकलन या किसी युग विशेष के भावों के संग्रह</mark> मात्र होकर ही रह गए हैं और उनमें कल्पना का पुट अत्यंत चीए होने के कारण वास्तविक श्रीपन्यासिकता नहीं श्रा पाई। मनुष्यों के हृद्य उन्हें पढ़कर स्पंदित नहीं होते, क्योंकि उनमें मानव-मन के अंतरंग का स्पर्श नहीं हो सका, केवल घटनात्रों का घटाटोप अथवा युग-विशेष की विचित्रतात्रों का समावेश देख पड़ता है। इसी प्रकार कुछ उपन्यास ऐसे भी हैं जो कविता की प्रणाली से व्यक्त किए गए हैं। इनमें अधिकांश प्रेममूलक आख्यान हैं जिनमें आश्चर्यप्रद काल्पनिक घटनाएँ अधिक मात्रा में सिन्निहित होती हैं। पद्य द्वारा प्रकट किए जाने पर ये श्राँगरेजी में 'रोमांस' काव्य कहलाते हैं। यहाँ भी उपन्यास अपने प्रकृत देत्र से बाहर वला जाता है और हमारी किसी गहन अर्मिलाषा का सामाधान न कर केवल कपोल-कल्पनाएँ जागरित करता है। इन प्रेममूलक आख्यानों में वीरत्व तथा नारो-समादर की भावनाएँ प्रवल रहती हैं परंतु इनका संघटन घटना-परंपरा के ही द्वारा होता है। अतः इनमें न तो काव्य की घटना-विरहित सुपमा प्रवेश कर पाती है और न उपन्यास के सच्चे मनुष्य-चरित्र तथा उनके वास्तविक सुख-दुःख की मार्मिक अनुभूतियाँ प्रदर्शित की जाती हैं। अतएव हम देखते हैं कि उपन्यास की कला अपने व्यक्तित्व का प्रकाशन तथा उत्कर्ष की सिद्धि अपनी परिधि के बाहर जाकर नहीं कर सकती। वह अपनी ही सीमा में रहकर अपनी असीम सफलता प्राप्त कर सकती है।

उपन्यास की परिधि का निरूपण हम अपर कर चुके और अब हमारे सामने प्रश्न यह है कि उस परिधि के ग्रांतर्गत उसकी कला किन

किन प्रमुख दिशाओं में उन्मुख हुई है, अर्थात् उपन्यास और छोटी कहानी या 'गल्प' इस प्रश्न का उत्तर देने के पूर्व हमारा ध्यान उपन्यास की ही एक संतान की ओर चला जाता है जो अब अपने पिता से पृथक्। यह बालिका, जो 'गल्प' कहलाती है, उपन्यास की ही औरस-जात है; किन्तु कुछ समय से वह अपने पितृ-गृह में निवास नहीं

अरती। इसने नवीन कुल की मर्यादा प्रहरण कर ली है। यद्यपि उपन्यास ब्रोर गल्प दोनों ही मनुष्य-जीवन की ब्रानुषंगिक कथा को कल्पना के रंग में रंजित कर गद्य में व्यक्त करते हैं, और इस दृष्टि से दोनों का आधार तथा प्रणाली एक ही है, तथापि इन दोनों की सत्ता विभिन्न समभी जाने लगी है। इन दोनों में केवल आकार का भेद ही नहीं माना जाता वरन् इनके रूप-रंग भी भिन्न हो गए हैं। कुछ विद्वान् तो इस 'गल्प' बालिका के शोभाशाली विकास से इतने चिकत हो गए हैं कि इसे ये एक स्वतंत्र सृष्टि मानने लगे हैं। परंतु यदि हम पाश्चात्य साहित्य का इतिहास देखें--क्योंकि वहीं इन दोनों का आधुनिक विकास हुआ है—तो समभ सकते हैं कि गल्प का नवीन आविष्कार अमेरिका के कहानी-लेखक हाथवे और पो के ही किए नहीं हुआ, इसके आविर्मावक प्रसिद्ध उपन्यासकार स्काट, डिकेंस आदि हो गए हैं। इससे हम उपन्यास और गल्प के सान्निध्य संपर्क का अधिक अनुभव कर सकते हैं। यह अवश्य है कि अमेरिका के उपर्युक्त लेखकों ने स्काट, डिकेंस श्रादि की कहानी का अधिक विकास कर उसे एक स्वतंत्र कलाकोटि में ला रखा है परंतु मूल में ये फिर भी भिन्न नहीं हैं। आगे चलकर 'गल्प' या छोटी कहानी केवल एक प्रसंग को लेकर उसकी एक मार्मिक भलक दिखा देने का ही उद्देश रखने लगी जिससे वह उपन्यास के कथा-भार से नितांत मुक्त हो गई। वह जीवन का समय-सापेच चतुर्दिक् चित्र न ग्रंकित कर केवल एक चए में घनीभूत जीवन दृश्य दिखाने लगी, जिसके कारण वह उपन्यास की कोटि से स्वतंत्र हो गई। इन दिनों की गल्प या कहानी यद्यपि आकार में छोटे उपन्यास से बड़ी भी हो तो भी उसकी गणना अलग ही को जायगी। इसका कारण यही हैं कि 'गल्प' या कहानी की कला दूसरे उपकर्शों को लेकर अपना अंग सजाने लगी है। उन उपकरणों को 'गल्प' के उपकरण मानकर उन्हें उपन्यास के उपकरणों से पृथक् रखना होगा और आगे के पृष्ठों में चपन्यास के प्रधान विभागों का प्रदर्शन करते हुए हमें ध्यान रखना होगा कि हम उसकी परिधि को 'गल्प' के वृत्त से स्पष्टतः अलग रखं

जिसमें साहित्य के ये दोनों कुटुंबी जो पिता-पुत्री का संबंध रखते हैं, व्यवहार के अनुसार बरतें श्रीर उपन्यास अपनी विवाहिता, श्रन्यकुल-प्रविष्ठा, पुत्री का धान्य न स्वीकार करे। सारांश यह कि उपन्यास जैसे एक श्रोर जीवन-चरित श्रोर दूसरी श्रोर कविता के सीमाबंधों से सीमित है वैसे ही वह 'गल्प' के नवीन गृह में भी पदार्पण नहीं कर सकता। इन प्रतिबंधों का विचार कर श्रव हम उपन्यास की प्रमुख हप-रचना, श्रंग-संघटन श्रथवा उसके प्रधान विभागों की श्रोर दृष्टिपात करेंगे।

वह तो हम आरंभ में ही कह चुके हैं कि उपन्यास के अंतर्गत वह संपूरा कथा-साहित्य आ जाता है जो गद्य की प्रणाली से व्यक्त किया गया हो। हमने यह भी उल्लेख किया है उपन्यास के कोटि कम कि उपन्यास मनुष्य के वास्तविक जीवन से (१) घटना-प्रधान घनिष्ठ संबंध रखता है और वह प्रत्यक्त या परोत्त रूप से उसी की कथा कहता है। यदि हम अपर की पंक्तियों का निष्कर्ष निकालकर उपन्यास की व्याख्या करें और कहें कि उपन्यास मनुष्य के वास्तविक जीवन की काल्पनिक कथा है तो यह अधिक असंगत न होगा। इस व्याख्या पर ऋब ध्यान देना चाहिए। श्रवश्य ही इस संपूर्ण व्याख्या में 'कथा' शब्द ही सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है। उपन्यास के मृत में कथा है। वह काल्पनिक कथा है। उपर हम ऐतिहासिक-वृत्त या जीवनचरित से इस काल्पनिक कथा का त्र्यंतर प्रकट कर चुके काल्पनिक कथा का अर्थ असत्य कथा है। काल्पनिक कथा का अर्थ उस कथा से है जो कल्पना की सहायता से अधिक मार्मिक, सुरचित श्रौर गाह्य बना दी गई हो, जिसमें सुंदर चयन शक्ति की सहायता से जीवन के किसी उदिष्ट ग्रंश की यथारुचि रूपरेखा ग्रंकित की गई हो; जिसमें अनावश्यक अंश एक भी न हो और जो अपनी ही पूर्णता में आकाश के चंद्रमा की भौति चमक उठे। ऐसे काल्पनिक कथा में असत्य का अश चंद्रमा की कालिमा की भाँति प्रकाश में लुप हो जाता है। किसी व्यक्ति की जीवनी यदि सत्य और वास्तविकता का ध्यान रखकर लिखी जाय तो केवल एक सूची मात्र बन सकेगी। इसका कारण यही है कि उसमें अनावश्यक और निरर्थक घटनाएँ अस्त-व्यस्त होकर फैली हुई हैं। यह सूची केवल बाह्य अर्थ में सत्य कही जा सकती है, पर साहित्य का संबंध उस प्रकार के सत्य से नहीं के बराबर है। इसी लिये उपन्यासकार बाह्य सत्य की चिंता न कर काल्पनिक कथा का निर्माण करता और उपमें वास्तविक जीवन का सत्य निहित करना चाहता है।

वास्तिवक हो या काल्पनिक, कथा में कुछ घटनाएँ अवश्य होंगी श्रीर वे किसी विशेष कम से घटित होंगी। प्रत्येक उपन्यास में घटनाएँ किसी कम से अवश्य ही घटित होती हैं। इन्हें हम उपन्यास की कथावस्तु कहते हैं। यदि भिन्न भिन्न उपन्यासों की कथावस्तु का अध्ययन किया जाय तो उसके कितपय प्रमुख भेदों का परिचय मिल सकता है। सबसे सरल अथवा निम्न कोटि की कथावस्तु वह है जो कुछ आश्चर्यजनक घटनाओं का ताँता बाँधकर पाठकों के कौतूहल को आरंभ से अंत तक जगाती रहे। मनुष्यों की आदिम कहानियों का इसे साहित्यक रूप समभना चाहिए। घरों में बड़ी-बूढी स्त्रियाँ बचों को जिस प्रकार की कहानियों सुनाती हुई, 'फिर क्या हुआ,' 'फिर क्या हुआ' की जिज्ञासा का उत्तर देती स्वयं थक जाती हैं और बच्चे भी सो रहते हैं, वे अधिकांश में ऐसी ही होती हैं। ये कहानियाँ घटना-प्रधान होती हैं और घटनाएँ विस्मयकारिणी होती हैं। इनकी निश्छल सरलता ही एकमात्र कला है।

हृदय में कौत्हल उत्पन्न कर देनेवाला कौशल यद्यपि स्वतः अधिक प्रयोजनीय नहीं समभा जाता परन्तु इस कौशल की सहायता लेकर कतिपय श्रेष्ठ उपन्यासों की रचना भी हुई है। कौत्हल वहाँ केवल साधन का कार्य करता है जिसके द्वारा औपन्यासिक किन्हीं महत्त्वपूर्ण रहस्यों को पाठकों तक प्रभावशाली रीति से पहुँचा देते हैं। ऐसी कथाएँ हास्य-विनोदमयी तो होती हैं इसलिये उनमें निहित तत्त्व बड़ी ही रोचक विधि से ग्रहण किए जाते हैं। वे कथाएँ अधिकांश में श्रान्योक्ति या रहस्य-कथन का मर्म लिए हुए होती हैं जैसे कि श्राँगरेजी की प्रसिद्ध 'गुलीवर्स ट्रावेल्स', 'डान क्विक्जट' श्रादि कथाएँ।

किंतु जहाँ कौत्हल ही एकमात्र उद्देश रहता है वहाँ उपन्यास श्रिधिक उत्कर्ष नहीं प्राप्त करता। हाँ, यदि कौत्हल का सृजन करनेवाली उपन्यास की घटनावली श्रिधिक नियमित की जाय, कार्य कारण संबंध से श्रिधिक पृष्ट होकर वह उपस्थित हो और पाठकों के हृदय में प्रतीचा, श्राशा, श्राशांका, भय श्रादि संवेदनात्मक भावों को भी उदित करे तो उपन्यासकार श्रिधिक सफल कहला सकता है। हिंदी का प्रसिद्ध चंद्रकांता उपन्यास यद्यिप मुख्य रूप से कौत्हल को ही सृष्टि करता है किंतु उपर्युक्त संवेदनात्मक भाव भी उसे पढ़कर उदित और श्रस्त होते रहते हैं कथित उपन्यास की प्रेमी-प्रेमिकाओं की योजना और उनकी प्रेम-संबंधी चर्चाएँ कौत्हल से कुछ श्रागे बढ़कर हृदय को स्पर्श करती हैं।

इस कोटि के उपन्यास चाहे वे तिलस्मी हों या जासूसी या खूनी, केवल आश्चर्यजनक घटनाओं को कौत्हलवर्द्ध क रीति ये सिज्ञित कर लिखे जाते हैं और प्रेम, अपराध अथवा गुप्त नीति का रूप दिखाकर रस उत्पन्न करते हैं। ये मनुष्य-जीवन के असाधारण और विरल अश से ही संबंध रखते और उस असाधारणता तथा विरलता की अनोखी दुनिया में पाठकों का मन हिष्त करते हैं। ऐसे उपन्यास अधिकांश में सुखांत होते हैं और घटनाचक समाप्त होने पर नायक की विजय घोषित कर देते हैं इनकी कुंजी किसी तहखाने, किसी गुप्त पत्र, या ऐसे ही किसी स्थान में होती है जिसके मिलते ही उपन्यास के रहस्य का द्वार खुल पड़ता है और उसकी सुखपूर्वक इति-श्री हो जाती है।

उपन्यास की कथावस्तु जब और श्रधिक संयम के साथ (२) सामाजिक श्रथवा व्यवहार संबंधी उपन्यास जीवन के जेत्र में श्राने लगती है तब दूसरे प्रकार की श्रीपन्यासिक सृष्टि ग्रारंभ होती है। यहाँ ष्राकर कथानक का रूप इस प्रकार बदल जाता है जैसे पर्वत की पतली नदी समतल पर श्राकर चौड़ी हो जाय श्रौर श्रधिक धीमी चाल से बहने लगे। जैसे समतल की सरिता अधिक उपयोगिनी बनकर तट की नर-नारी, पशु-पत्ती सृष्टि के लिए ही श्रपने के। समर्पित कर दे, वैसे ही इन उपन्यासों का कथानक समाज के नर-नारियों के क्रिया-कलाप त्रौर पारस्परिक व्यवहार के ही स्रिधिक काम त्र्याता है। ऐसे उपन्यासों को सामाजिक, चरितसंबंधी अथवा व्यवहार-विषयक कह सकते हैं। इस शैली के अधिकांश उपन्यासों का आकर्षण कथानक से हटकर पात्रों, उनके पारस्परिक व्यवहारों तथा उस समाज की रीति-नीति में केंद्रित हो जाता है जिसके व पात्र हैं। इन उपन्यासों के पात्र भिन्न परिस्थितियों में पड़कर तथा नवीन व्यक्तियों के संसर्ग में श्राकर जिस भाँति श्राचरण करते हैं वहीं मनोरंजन का विषय बनता है । इससे स्पष्ट ही है कि ऐसे उपन्यासों का चेत्र विस्तृत श्रीर समाज-व्यापी होता है श्रीर इस विस्तार के ही भिन्न रंग-रूपों से सन्जित होकर वे हमारी आँखों के सामने आते हैं। परिस्थितिया की रमणीय योजना जिससे उपन्यास के पात्र म्वाभाविकता का निर्वाह करते हुए अधिक से अधिक सामाजिक अंगों को स्पर्श कर सके, यही इस केटिक के उपन्यासों की मुख्य कला होती है। संस्कृत का 'दशकुमारचरित' उपन्यास श्रपने देश के साहित्य में इस प्रकार की प्रसिद्ध रचना है।

यों तो प्रत्येक उपन्यास में किसी देश अथवा काल का प्रसंग रहता ही हैं; परंतु उपन्यासकार अपने विषय के अनुरूप कभी एक की और कभी दूसरे को प्रधानता देते हैं। वे प्रमुख रूप से एक का व्यवहार कर दूसरे की आपसे आप ध्वनित होने की छोड़ देते हैं। इन सामाजिक व्यवहार-संबंधी उपन्यासों का निर्माण करते हुए रचनाकार का ध्यान परिस्थितियों की योजना पर अधिक रहता है। समय की कल्पना या तो उसके मस्तिष्क में उदित ही नहीं होती या वह उसे स्वतः सिद्ध सममक्तर अनुलिलिखत ही रहने देता है। ऐसे उपन्यास अधिकांश में रचिवता के सम-सामिथक समाज के चित्रहोते हैं, अतः समय की छाया

उन पर स्वयं ही पड़ी रहती है। यह सत्य है कि किसी भी घटनावली के व्यतीत होने में स्वल्पाधिक समय लगता है; परंतु उन सामाजिक उपन्यासकारों का काम उस पर ध्यान दिए विना ही चलता रहता है। काल या समय की गति के। ही प्रधानता देने और प्रादेशिक मीमा का संकुचित कर उसे पात्रों के सुख-दुःख से रंजित एक स्मृति पटल मात्र <mark>बना देनेवाले उपन्यासों</mark> की तीसरी केाटि है। (३) श्रंतरंग जीवन काल के प्रवाह में पड़े हुए व्यक्ति का चित्र अपन्यास ग्रांकित करते हुए ये उपन्यास मनुष्य-जीवन का नैसर्गिक रूप दिखाने लगते हैं। इन उपन्यासों में व्यक्ति का जीवन चिरंतन मनुष्य-जीवन का प्रतीक त्र्यथवा संकेत मात्र बन जाता है। इनमें समय के परिवर्तनशील पटल पर व्यक्तियों के चित्र संपूर्ण आकृति में अंकित हो जनते हैं और हम जिस ओर से चाहें उन्हें देख सकते हैं। उपर्कु क्त सामाजिक उपन्यासों में भिन्न भिन्न व्यक्ति एक दूसरे के संपर्क में आकर अपने को व्यक्त करते हैं, उससे उनके व्यवहार की ही विशिष्टता अधिक अंकित होती है, और जीवन के सब पहलू देखे जा सकते हैं। अधिकतर सामाजिक उपन्यासों के पात्र आदि से अंत तक एक सा ही स्वभाव लिए रहते हैं और उस स्वभाव के अनेक रंग-रूप परिस्थितियों के पटल का रंजित कर देते हैं, परंतु इन उपन्यासों में व्यक्ति का शरीर, उसकी मन, बुद्धि और आत्मा एक साथ भलक उठती है। मानो जीवन के अपार महासागर से निकलकर ये उपन्यास सरिता रूप में उसी का जल सब रसों से युक्त लेकर बह चलें। इन उपन्यासों में घटनाएँ और परिस्थितियां आप से आप या विधिवशात् पात्रों के जीवन में ह्या गई जान पड़ती हैं जिससे इन रचनात्र्यों को कलासंबंधी श्रद्वितीय पूर्णता प्राप्त हो जाती है। विद्वानीं का कथन है कि उपन्यास-कला का पूर्ण परिपाक यहीं आकर होता है। ऐसे उपन्यासों में पात्रों श्रीर घटनात्रों की संख्या थोड़ी श्रीर घटनास्थल संकीर्ण होता है। इसी संकीर्णता में इन उपन्यासों का तीव्र प्रभाव निहित है। इस विषय में ये उपन्यास नाटकीय रचनात्रों की समता के हैं, जो छोटे से रंगस्थल पर खेले जाकर प्रभूत प्रभाव उत्पन्न करते हैं। सुखमय चौर दुःखमय नाटकों का संमिलित रूप इनमें देखा जाता है—संभवतः जीवन का यही सच्चा रूप है। ये उपन्यास भावना की तीव्रता से कविता के भी उपकृतों का स्पर्श करने लगते हैं च्यौर कहीं कहीं उत्कृष्ट कवित्व की छटा छा देते हैं।

उपन्यासों की चौथी केटि वह हो सकती है जिसमें देश और काल दोनों ही समान रूप से ध्यानस्थ रखे जायँ या दोनों ही समान रूप से

विस्मृत कर दिए जायँ। देश, काल दोनों का (४) देश-काल-मानेच प्रयोग होने पर सब कुछ जैसे जंगम सा प्रतीत त्रौर निरपेच उपन्यास होता है और दोनों का बहिष्कार कर 'एकदा', 'एकस्मिन् स्थाने' श्रादि से श्रारंभ होनेवाले उपन्यासों में भी श्रनोखी स्थिरता का प्रभाव होता है। देश-काल-निरपेच उपन्यासों की रचना-भूमि भारतवर्ष श्रौर उसके मौलिमुकुट महाकवि बाए की कादंबरी है। कोदंबरी की कथा में यद्यपि घटनाएँ सरोवर, तट, राजगृह आदि स्थान-विशेष तथा संध्या, चाँदनी रात, युवावस्था त्रादि समय विशेष में घटित होती हैं परंतु कवि की अपार कवित्वमयी वर्णन-शक्ति से सजीव होकर उन्होंने अपनी समय तथा स्थान की संज्ञा छोड़ सी दी है और उपन्यास के अन्य प्रांशियों की भाँति स्वयं प्राणी हो गई हैं। इस उपन्यास में परम अद्भुत वर्णनों के द्वारा वस्तुत्रों की एक एक किया, भाव की एक एक मुद्रा इतनी अधिक आकर्षण-संयुक्त हुई है कि श्रष्ट उपन्यासां की बड़ी बड़ी घटनाएँ भी उतनी अधिक शक्तिमती न होंगी। इसमें जहाँ कोरे उपदेश हैं, वहाँ भी पूरी रसमयता है। जहाँ वियोग की उष्ण वासना है वहीं संयोग की शीतल छाया है। इस रमणीय रचना में सुख-दुःख के घात-प्रतिघात पाश्चात्य उपन्यासों के से संघर्ष के रूप में नहीं दिखाये गए, बदलीवाले दिन के छाया-प्रकाश की भाति उनकी युगपत् गति है। उसमें सामाजिक तथा मनोवैज्ञानिक चित्रण उत्तम शैलो का है। संपूर्ण उपन्यास अपनी कोटि का एक ही है और इसकी परंपरा अत्यंत विरत तथा वर्तमान काल में लुप्तपाय हो चुकी है। इस

काल के उपन्यासकार में न उतने बृहत् ऊहापोह को त्तमता है न पाठकों में उतना पढ़ने का धेर्य है कि दूसरी कादंबरी की रचना की जा सके; तथापि इस उपन्यास की वर्णन और चित्रण संबंधी अनेक अभिनव विशेषताएँ वर्तमान कलाकारों के अध्ययन, मनन और अनुकरण का विषय बन गई हैं।

हिंदी के उपन्यास ब्राधिनिक समय की उत्पत्ति हैं। परंतु ध्यान देकर देखने से इनकी परंपरा प्रमाख्यानक कवियों के पद्यों से ही आरंभ होती दिखाई देती है। वही इनका आदिम रूप समभना चाहिए। ऐसे आख्यान या उपाख्यान प्रचुर संख्या में सूफी कवियों ने लिखे, अतः <mark>उनमें आध्यात्मिकता की एक</mark> द्यंतर्घारा भी बहती रही। परंतु इन कथात्रों का विन्यास प्रमुख रूप से औपन्यासिक हुआ है। यदि आध्यात्मिकता का पुट न होता तो इन्हें हम साफ साफ 'रोमांस' काव्य कह सकते थे। परंतु उस पुट के रहते हुए भी उनमें 'रोमांस' कविता की पूरी मलक है और हिंदी के आरंभ-काल के कथा-साहित्य पर, जो गद्य में लिखा गया, उसका कम प्रभाव नहीं पड़ा। कथात्रों की रूप-रेखा जो त्रारंभिक गद्य उपन्यासों में प्रायः एक सी ही रही, उन्हीं कवियों से अधिकांश में ली गई। एक नायक, एक नायिका; नायिका के प्रति नायक का अटल प्रेम; प्रेम की बाधा; प्रेमपात्र की प्राप्त का प्रयत; बाधाओं का परिहार; मिलन-मौलिक कप से यही ढाँचा उस काल के श्रनेक उपन्यासों में स्वीकार किया गया। जैसे भारतेंदु काल के नाटकों के नामों में विद्यासुंदर, चंद्रकला-भानुकुमार, र्गाधीर-प्रममोहिनी— नायक नायिका की अभिन्नता प्रदर्शित करते हैं, वैसे ही पहले पहल के उपन्यासों में प्रम की हा कथा कही गई है और उस कथा का कम भी सरल, द्वंद्वात्मक तथा सुखांत रखा गया।

उस काल के उपन्यासों की अधिक संख्या ऐसी ही होने के कारण परवर्ती उपन्यासों पर भी उनका प्रभाव पड़ा और प्रेम-प्रसंग मानों उपन्यास मात्र के अभिन्न अंग बन गए। यह समस्या पश्चिमीय उपन्यास शास्त्र के लिये भी विचारणीय हुई है कि उपन्यास में प्रेमकथा का होना श्रानिवाये हैं या नहीं, श्रोर कुछ व्याख्याकारों ने तो उसे श्रानिवार्य मानकर उपन्यास की परिभाषा श्रोम की काल्पनिक कथा कहकर की है। परंतु समय ने यह सिद्ध कर दिया है कि यद्यपि श्री-पुरुष के श्रोम की कथा न्यूनाधिक रूप में प्रायः सभी उपन्यासों में श्राती है तथापि उपन्यास की सीमा श्रोम कथा द्वारा कदापि नहीं बाँधी जा सकती। यों तो मनुष्य जीवन में श्रोम का श्रमाव सर्वसम्मत है श्रोर मनुष्य जीवन की ही प्रतिकृति होने के कारण उपन्यास भी श्रेम का कथानक लेकर चल सकते हैं। साथ ही यह श्रम-प्रसंग इतना रमणीय होता है कि उपन्यासकार अन्य सब कौशलों से रहित श्रम-मूलक कथा कहकर भी श्रमने पाठकों को श्रमन्न कर सकता है; परंतु उपन्यास की कला का विकास आधुनिक युग में इतना श्रधिक हो चुका है कि वह श्रम की ही रोचकता पर श्रवलंबित नहीं रहा। तथापि हिंदी गद्य के शारंभिक दिनों में जब यह कला शैशव श्रवस्था में थी, श्रम के ही विविध रंग-रूप दिखाकर पाठकों का जी बहलाया जाता था

इसी बीच में एक ग्राभिनव उत्थान 'चंद्रकांता-संतित' के रूप में हुआ जिसकी चर्चा हम प्रसंगवश अपर कर चुके हैं। चुनार की पहाड़ियों में देवकीनंदन खत्री को जो तहखानों की अनंत परंपरा मिल गई और उनकी कल्पना ने जिनके साथ अनेकानेक वीर-कायर नायकों, नायिकाओं तथा उनकी सहचिरयों की सृष्टि की तथा तिलस्म के सभी फन ईजाद किए, उससे हिंदी उपन्यासों का घटना-भांडार तो बढा ही, साथ ही प्रतीचा, आशंका आदि भावों को उत्पन्न करके कथानक के विस्तार में पाठकों का मन लगाए रहने का कौशल भी अधिक आया। प्रभ की रूढ़ कथा और ज्ञात या अनुमानसिद्ध घटना-चक्र के स्थान पर कौत्हलवर्धक अशेष कथाओं की यह संतित, अवश्य ही हिंदी उपन्यास-कला के विकास में गुग-प्रवर्तक मानी जायगी।

परंतु प्रेम का प्रवाह फिर भी उमड़ता ही रहा और 'चंद्रकांता-संतित' के उपरांत उसने दूसरी बार हिंदी उपन्यास-चेत्र को प्लावित कर दिया। यह प्लावन उपन्यास-कला के विकास में सहायक न

हो सका। पंडित किशोरीलालजी गोस्वामी के हाथों में आकर यद्यपि <mark>उपन्यास का चेत्र समाज के श्रिधिक</mark> विस्तृत श्रंश तक पहुँच सका तथापि उन्हें सामाजिक उपन्यासकार नहीं स्वीकार किया जो सकता। वे फिर भी नायक नायिका के ही उपन्यास प्रमुख रूप में लिख पाए। गोस्वामीजी ने पात्रों के घ्रानुरूप भाषा-लेखन की कल्पना कर ली श्रौर भिन्न भिन्न जातीय व्यवहारों को भी दिखाने की चेष्टा की। इस<mark>से</mark> सिद्ध होता है कि वे उपन्यासों में सामाजिक व्यवहार श्रौर चरित्र की विशेषताएँ **त्रांकित करने की दिशा में** श्रागे बढ़ना चाहते थे<mark>। परंतु भाषा</mark> की भिन्नता ही व्यवहार श्रौर चरित्र की श्रनेकरूपता दिखाने में श्रसमर्थ हुई। गोस्वामीजी की रुचि भी जातीय व्यवहारों के प्रति पद्मपात के रूप में रही, अतः वे अपने उपन्यास-पात्रों के प्रति न्याय श्रीर अपनी चरित्र-चित्रण संबंधी मूलभावना को प्रतिफलित न कर सके। तथापि इसमें कोई संदेह नहीं कि उपन्यास-कला को इन्होंने एकांतिक प्रमकथा अथवा घटनाच्यों के विलज्ञण इंद्रजाल से ऊपर उठाकर उस काव्य में सामाजिक जीवन के छंश सिन्निहित करने की दिशा में जो कार्य किया वह नवीन और स्वागत करने योग्य हुआ। साहित्य के चेत्र में व्यक्तियों का महत्त्व सफल कृतियों की सृष्टि में ही नहीं है, प्रत्युत नवीन दिशास्त्रों की स्रोर स्रमसर होने स्रोर स्रारंभिक किंतु निष्फल प्रयास करने में भी है।

वंगला के सामाजिक उपन्यास, जो हिंदी में भी अनुवाद करके लाए गए, अधिकांश में कारुणिक परिस्थितियों से पूर्ण दिखाई दिए। यह करुणा कुछ तो केवल भावुकता थी और कुछ सामाजिक चक्र के फलस्वरूप भी थी। जो भी हो, इन उपन्यासों में सामाजिक जीवन का कथानक अधिक मात्रा में आया, यद्यपि वह भी उसका एक ही पन्न था वह केवल कुरीति, अन्याय अथवा अत्याचार का पथ कहा जा सकता है। फिर इनमें प्रेम की कथा भी अपना प्रधान पद त्याग न सकी और न बंगाली लेखक उसका उद्भांत रूप त्याग सके। इस कारण पात्रियों का दुःख और भी बढ़ गया और उत्पीइत नारियों

की जलसमाधि, वा प्राणत्याग भी इन उपन्यासों में प्रभूत संख्या में मिलते हैं। इन्हें हम सामयिक सामाजिक परिस्थितियों की कठोरता के प्रति निवल भावना का निराश उच्छ्वास कह सकते हैं। इनमें से अधि कांश उपन्यास दुःखांत नाटक अथवा छोटी कहानी (गल्प) के रूप में लिखे जाने के अधिक उपयुक्त होते।

यहाँ हम एक बार फिर उस सीमाभूमि की च्रोर दृष्टिपात कर सकत हैं जो उपन्यास ख्रौर छोटी कहानी के बीच में पड़ती है, बंगाली लखकों के व उपन्यास एक या एकाधिक सामाजिक क़रीति को लेकर लिखे गए हैं परंतु वास्तव में यह त्राधार गल्प के ही ऋधिक ऋनुरूप है। उपन्यास के लिये कोई रीति या उसके प्रति लेखक की कोई भावना ही पर्याप्त नहीं है। सामाजिक जीवन की काल सापेच छाया भी उपन्यास में पड़नी चाहिए और उक्त छाया की ही तरंगों के रूप में रीतिया या कुरीतिया भी चित्रित की जा सकती हैं। छोटी कहानियों के लिये तो एक भावना मात्र पर्याप्त हो सकती है और श्रेष्ठ कहानियाँ गीत कविता की माँति एक ही घटना या तन्मयता के एक ही चरण में जन्म पा सकती हैं। ऐसी ही तन्मयता उन बंगाली उपन्यासकारों की थी, जिसे उन्होंने विकल प्रेम के कथानक में मिलाकर बहुत कुछ शिथिल कर दिया है जिससे उक्त उपन्यास उच्च कोटि के नहीं हो सके। बंकिमचंद्र, महाकवि रवींद्रनाथ श्रीर कुछ काल उपरांत शरच्चंद्र श्रादि की सुंदर श्रीपन्यासिक रचनाएँ इस विषय के अपवाद हैं। बंकिम बाबू, जो बंगला के स्काट कहाते हैं, बड़ी ही विनोद्मयी रीति से सामाजिक जीवन की सामयिक प्रथाओं पर त्राचेप कर सके हैं; साथ ही उन्होंने चरित्र-प्रधान उपन्यासों की अच्छी रचना की है। रवींद्रनाथ महोदय के नौका हूची, गोरा, योगायोग आदि उपन्यास जीवन के अंतरंग प्रवाह से श्रोतप्रीत हैं। इन्हें उपयुक्त तीसरी कोटि के श्रेष्ठ उपन्यासों में स्थान दिया जा सकता है जिनमें सामाजिक मनुष्यता का एकपत्तीय नहीं वरन चतुद्क चित्र तथा पात्रों की संपूर्ण प्रकटीकृत परिस्थिति आँखों के सामने आ गई है और जो कुछ ज्ञात्व्य है वह उनमें गोप्य नहीं रखा गया। सभी पात्र जैसे अपनी सारी आकृति दिखाकर उपन्यास में आत्मसमर्पण करते हैं और रहस्य कुछ भी नहीं रखते। अतः यह आवश्यक नहीं कि पात्रों के जीवन का नखशिख-चित्र उनकी जीवन व्यापिनी घटनाओं को दिखाकर किया जाय। वह तो केवल उनके संबंध में कुछ चुने हुए शब्द कहकर या पिरिस्थितियों के बीच से उनके आचरण दिखाकर किया जा सकता है। अधिकांश में ये पिरिस्थितियाँ दुःखपूर्ण होती हैं, क्योंकि इनमें पड़कर जीवन का रूप अधिक निरोह, रहस्यहीन और प्राकृत हो उठता है। बँगला के अष्ट उपन्यासकार शरच्चंद्र महोदय भी इसी कोटि के उपन्यास लिखने में समर्थ सिद्ध हुए हैं।

समरण रखना चाहिए कि उपन्यास-लेखन की आधुनिक कला पाश्चात्य देशां से आई है और आधुनिक भारतीय उपन्यासकारों पर पश्चिम का तिद्वष्यक ऋण सबको स्वीकार करना होगा। परंतु उक्त कला के अध्ययन के उपरांत यहाँ के अष्ठ औपन्यासिकों ने अपने देश अथवा प्रांत कं सर्वतीव्याप्त जीवन का प्रत्यच दर्शन किया और वहीं वाता-वरण उनकी कुतियों में भी छा गया है। उनकी मौलिकता और उनके कथानक की निजता देशी रंग-रूपों से समन्वित जीवन के प्रदर्शन में है। बंगला के अतिरक्त मराठी, गुजराती, उर्दू आदि के भी कुछ उपन्यास हिंदो में आए परंतु इनका कुछ विशेष व्यक्तित्व न देख पड़ा। पाश्चात्य-साहित्य में से अँगरजी की जानकारी कितपय लोगों में थी और अँगरेजी के द्वारा यूरोपीय साहित्य और विशेष रूप से रूसी कांति तथा तिद्वप्यक नवीन शैली के उपन्यासों को पढ़ने की प्रवृत्ति भी उन लोगों में उत्पन्न हुई।

मुंशी धनगतराय (प्रमचंद) जब हिंदी के उपन्यास-तेत्र में आए तब नवीन रूसी उपन्यासों का, जो सामाजिक तथा राजनीतिक क्रांति के उपरांत एक नए प्रकार की योजना करने और नई संस्कृतिको जन्म देने का प्रयोग कर रहे थे, प्रभाव लेकर आए। उन दिनों आर्थ-समाज का सुधार-कार्य तो चल ही रहा था, संयोग से जोरदार राजनीतिक आंदोलन का सूत्रपात भी उसी समय हुआ। इन्हीं तीनों प्रवाहों का आधार लंकर मुशी धनपतरायजी ने अपने उपन्यासों की रचना आरंभ की। उनके उपन्यासों में सामयिक जीवन का चित्र सामयिक आंदोलनों के रंग में रँगा हुआ दिखाई पड़ता है। व्यक्तियों के सुख-दुःख की कथा वहीं तक है जहाँ तक वह किसी एक वर्ग की प्रतिनिधि है। जमींदार, रैयत, संन्यासी, दारोगा, क्रांतिकारी, विधवा, श्रळ्ठत या ऐसे ही जो अन्य वर्ग समाज में इस समय हैं और नवीन आंदोलनकारियों की दृष्टि में उनकी जो एक समाज-सापेच सत्ता है, उसी घेरे में प्रमचंदजी के उपन्यास भी घूमते हैं। परतु अपने इन वर्ग-प्रतिनिधि पात्रों को एक दूसरे के संपर्क में लाने के लिये स्वाभाविक परिस्थितियों की योजना करने में आप सिद्धहरत हैं। आपका लच्च सामाजिक चित्रण के साथ साथ आंदोलनों का समर्थन भी है और इन दोनों का समन्वय आपकी उपन्यास-कला नहीं कर सकी।

इस द्विमुखी उद्दश-सिद्धि की साधना में लगने से मुंशी धनपतराय के उपन्यास एक नवीन कोटि के सममे जा सकते हैं, जिन्हें हम उपयोगितावादो सामयिक उपन्यास कह सकते हैं। इनमें समाज का वह चित्र नहीं जो परिवतनशील न हो। आंदोलन चाहे जैसे भी हों, श्रांदोलन ही हैं। वे मनुष्य के स्थानापन्न नहीं हो सकते। उनका चित्रण मानुषीय चित्रण नहीं कहा जा सकता। प्रेमचंद के उपन्यास केवल कल्पना की निस्सीम शक्ति से नहीं रचे गए, बीती या बीतती हुई घटनात्रों के प्रभाव से लिखे गए हैं। इस कारण उनके पात्र नैसर्गिक श्रौर अप्रतिहत प्रकृति की गति से सर्वत्र नहीं चलते । उनमें स्थान स्थान पर उन्हीं की प्रकृति को देखते हुए, कृत्रिम, अस्वाभाविक और असंभव त्राचरण की जड़ता त्रा जाती है। इसे ही कुछ समालोचक त्रादर्शवाद कहते हैं परंतु यह केवल बौद्धिक सिद्धांत कहा जा सकता है श्रीर उपन्यासकार की कला इसके कारण वास्तव में उचित उत्कर्ष-साधन नहीं कर सकी। तो भी प्रेमचंदकला के तीन गुणों ने उन्हें बहुत ऊँचा स्थान दे दिया है—(१) उनकी घटनाएँ इतनी घरेल, सामयिक श्रीर मर्मस्पशिनी होती हैं कि पढ़े श्रीर बे-पढ़े सभी मुग्ध हो जाते हैं; (२) किव की सहानुभूति किसानों और गरीबों से अधिक है इससे उनके उपन्यास आदर के पात्र माने गए हैं; (३) उनकी भाषा ऐसी चलती और लगती होती है कि कोई भी पाठक ऊबता नहीं। उपन्यास का यह सबसे बड़ा गुरा है।

इन पृष्ठों में हमने उपन्यास-कला और उसके कोटिकम पर ही अधिक ध्यान रखकर केवल उदाहरण और विषय को स्पष्ट करने के लिये आधुनिक उपन्यासों पर अपर की पंक्तियाँ लिखी है। परंतु आधुनिक उपन्यास अपर के उदाहरणों से ही समाप्त नहीं होता, क्योंकि इस चेत्र में कितप्य अन्य चमताशाली लेखक भी काम कर रहे हैं जिन पर इस काल के प्रतिनिधि लेखक प्रेमचंद की शैली का कुछ भी प्रभाव नहीं है। तथापि अभी उनकी उपन्यास-कला को विकसित होकर स्थिर रूप धारण करने में कुछ देर है।

इतना कुछ कह लेने पर अब हम आधुनिक उपन्यासों के संबंध में विशिष्ट विवेचन करेंगे। पहले तो उपन्यासों का संबंध घटनात्रों श्रौर व्यागरों से, अर्थात् उन बातों से होता है जो उपन्यास के तत्त्व सहन या संपादित की जाती हैं। इन्हीं को हम "उपन्यास-वस्तु" कहते हैं। दूसरे ये घटनाएँ और व्यापार मनुष्यों के आश्रित होते हैं; अथात उन बातों को सहने या करनेवाले मनुष्य होते हैं जो व्यापार की शृंखला को स्थिर रखते हैं। इन्हें "पात्र" कहते हैं। उन पात्रों का आपस में वातालाप तीसरा तत्त्व है जिसे "कथोपकथन" कहते हैं त्रीर जिसका चरित्र-चित्रण से बड़ा घनिष्ठ संबंध है। ये सब व्यापार या घटनाएँ किसी समय या स्थान में होनी चाहिएँ, जहाँ और जिसमे पात्रों को अपना कार्य करना तथा सुख-दुख भोगना पड़ता है। इसे 'देशकाल" कहते हैं। यह चौथा तत्त्व है। पाँचवाँ तत्त्व "शैली" श्रीर छठा "उद्देश" है। प्रत्येक उपन्यास में लेखक को जीवन-संबंधी अपन विचारों को परोच या प्रत्यच रूप में प्रकट करना पड़ता है। इसके निमित्त से अपने विचारों के अनुसार घटनाओं का कम-स्थापन, पात्रों के राग-भाव त्रादि का प्रदर्शन तथा वस्तु निर्देश इस प्रकार से करना पड़ता है जिसमें वह अपने सांसारिक भाव और जीवन के लच्य प्रकट कर सके। अतएव उपन्यास के छः तत्त्व होते हैं; यथा — वस्तु, पात्र, कथोपकथन, देश-काल, शैली और उद्देश्य। इनमें से शैली को छोड़कर हम शेष पाँचों तत्त्वों पर कमशः विचार करेंगे। "शैली" को हम इसलिए छोड़ देते हैं कि एक तो हम इसका स्वतंत्र विवेचन आगे करेंगे; और दूसरें यह तत्त्व सब प्रकार के काव्यों में वर्तमान रहता है। गद्य-काव्य में इसके लिये कोई विशेष स्थान नहीं है।

वस्तु-तत्त्व का विचार त्रारंभ करते ही हमें यह जानने की त्राव-रयकता होती है कि किस उपन्यास की सामग्री कहाँ से ली गई है; ऋर्थात् जीवन की व्याख्या करने में उसके किन किन उपादानों

का उपयोग हुआ है। सांसारिक जीवन श्रनेक श्रव-स्थात्रों में विभक्त है। राजा महाराजा से लेकर साधारण से साधारण व्यक्ति तक अपना जीवन-निर्वाह करते हैं। यद्यपि उनमें अवस्था के अनुसार अनेक बातों में भेद रहता है, पर संसार में मनुष्य मात्र एक ही प्रकार के रागों, भावनाओं श्रौर विचारों त्रादि से प्रेरित होता है। उन्हें एक ही प्रकार का वहने में हमारा तात्पय<sup>े</sup> यही है कि मनुष्य मात्र मे सुख-दुःख, स्नेह-घृणा, दया-क्रूरता ईर्ब्या-द्वेष त्रादि के भाव श्रीर जीवन के साधारण प्रश्न जैसे दरिद्रतो, संपन्नता, स्वास्थ्य, रोग, मित्रता, शत्रुता त्रादि की अवस्थाएँ समय समय पर उपस्थित होती रहती हैं और श्रपना श्रपना प्रभाव दिखाकर जीवन को सुखमय या दुःखमय बनाती श्रथवा उसमें उलट-फेर करती हैं। अतएव हमें पहले यह विचार करना पड़ता है कि किसी उपन्यास में जीवन की किस अवस्था का चित्र खींचा गया है और उसमें किन किन उपादानों का उपयोग किया गया है। साधारणतया देखने की बात यह होती है कि कहीं उसमें जीवन की साधारण और तुच्छ बातों की ग्रोर तो विशेष ध्यान नहीं दिया गया है च्रौर ऐसी बातों की उपेचा तो नहीं की गई है जो मानव-जीवन में सर्वथा और सर्वदा व्याप्त रहती हैं और जिन्हें हम जीवन का मूल भाव कह सकते हैं। काव्य में हम जीवन की व्याख्या कह चुके हैं। अतएव

किसी अच्छे उपन्यास की महत्ता इसी में होती है कि वह उन बातों पर अधिक जार दे जो जीवन के। उत्साहपूर्ण, उद्योगी, दढ़ और शिक्तामय बनाती हैं। एक कृषक के जीवन की साधारण से साधारण घटनाओं से लेकर एक वीर शिरोमणि की रोमांचकारी कृतियों तक में ये गुण विद्य-मान रह सकते हैं। अथवा यह कहा जा सकता है कि जीवन का दुःख-मय अंत या उसकी सफलता की पराकाष्ठा ही अधिक प्रभावोत्पादक होती है। पर किसी अच्छे उपन्यास की महत्ता इसी बात में होती है कि वह उन बातों को अपना मुख्य आधार बनावे जो मनुष्य मात्र के जीवन-संग्राम और उसकी संपत्ति-विपत्ति की घटनाओं से संबंध

रखने के कारण हमारे मर्म के स्पर्श करनेवाली हों।

उपन्यासों का एक उद्देश खाली समय में चित्त बहलाना और दिन भर के परिश्रम तथा थकावट के उपरांत चित्त की शांति देना भी है। जो उपन्यास यह उद्देश सिद्ध करते हैं ग्रौर उचकाटि के ग्रानंद का उद्रेक करते हुए हदय की शक्ति श्रौर उत्साह से संपन्न करते हैं, वे श्रवश्य श्रच्छे उपन्यासों में गिने जाने के योग्य होते हैं। पर इनमें भी कथा कहने का ढंग, चरित्र-चित्रण में कौशल श्रथवा मनोविनोद या परिहास श्रादि के गुणों के रहने के कारण कथा-वस्तु के साधारण होने पर भी उपन्यास उत्तम श्रेणी का हो जाता है। ग्रतएव इन छोटे छोटे उपभेदों के रहते हुए भी यह मानना पड़ेगा कि किसी उपन्यास की महत्ता बहुत कुछ उसकी वस्तु पर श्रवलंबित रहती है। पर केवल वस्तु की महत्ता ही किसी उपन्यास का महत्त्व नहीं स्थापित कर सकती। उस वस्तु की उपयोग में लाने या कथा कहने का ढंग तथा इस कार्य में कौशल उसमें महत्त्वपूर्ण गुण उत्पन्न करने में सहायक होते हैं। ग्रतएव किसी उपन्यासकार की विशेष शक्ति तथा कौशल तब तक निरर्थक होंगे, जब तक वह मानव-जीवन के रहस्यों से भली भाँति परिचित न होगा।

हम यह बात पहले लिख चुके हैं कि उत्तम काव्य के लिये यह आवश्यक है कि किव या लेखक अपने भावों या मनोवेगों का व्यंजन करने तथा उनके कारण हममें जो सुख-दुःख, आशा निराशा, अम-

आशंका, श्राश्चर्य-चमत्कार, श्रद्धा-भक्ति श्रादि के भाव उत्पन्न होते हैं, उनके व्यक्त करने में निष्कपटता का व्यवहार करे। इसी को हमने ''कवि-कल्पना में सत्यता' का नाम दिया है। इस पर यह कह बैठना कि उपन्यास का तो आधार कल्पित कथा ही है, उसमें सत्यता कदाचित ही कहीं मिल सके, श्रपने को भ्रम-जाल में डालना है। उपन्यासकार जीवन की चाहे जिस घटना या स्थिति को लेकर अपना काल्पनिक राज्य स्थापित करे, पर उसके लिए यह आवश्यक है कि वह उस घटना या स्थिति के रहस्यों श्रौर विशेषतात्रों से पूर्णतया परिचित हो। यदि उसमें इस ज्ञान का अभाव हो, तो उसे उचित है कि उसके चित्रण करने का साहस न करे। मान लीजिए कि काई उपन्यासकार किसी काल की ऐतिहासिक स्थिति का चित्र अपने उपन्यास द्वारा उपस्थित करना चाहता है। अब उसके लिये यह आवश्यक है कि वह उस काल की सामाजिक, राजनीतिक त्रादि स्थितियों का पूरा पूरा परिचय प्राप्त करे। उसे यह जानना आवश्यक है कि उस काल में राजाओं, रानियों, राजकुमारों, राजकुमारियों, राज्य के बड़े बड़े अधिकारियों, सेनाओं तथा साधारण प्रजा के रहन-सहन का क्या ढंग था, राजकार्य किस प्रकार चलता था, शासन कैसे होता था, महलों में क्या व्यवस्था थी तथा उस समय की राजनीतिक स्थिति कैसी थी। इन बातों को जाने बिना मौय-काल, गुप्त-काल या मुगल-काल की घटनाश्रों पर उपन्यास लिखने का साहस करना अपनी मूर्खता प्रकट करते हुए एक ऐसा चित्र उपस्थित करना है जो वास्तविकता से कोसों दूर होगा और जिसके कारण मिथ्या ज्ञान का प्रचार बढ़ेगा। कुछ आवार्यों का कहना है कि जिस विषय का स्वयं त्रानुभव न कर लिया गया हो, उस विषय पर कुछ कहना या लिखना उचित नहीं। यदि आप समुद्र में आंधी आने पर जहाज के द्रटने का वर्णन करना चाहते हों, तो यह त्रावश्यक हैं कि किसी ऐसी घटना का आपने स्वयं अनुभव किया हो। अथवा यदि आप मदकचियों श्रीर शराबियों के विषय में कुछ लिखना चाहते हों तो पहले उनके व्यवहारों, विचारों श्रीर रहन-सहन का श्रनुभव प्राप्त कर तें, तंब कुछ

लिखं। इस कथन में बहुत कुछ सत्यता है; पर यह ध्यान रखना चाहिए कि अनुभव अनेक प्रकार से प्राप्त हो सकता है। हम किसी बात का स्वयं अनुभव कर सकते हैं; या पुस्तकों को पढ़कर अथवा ऐसे लोगों से वात-चीत करके भी यह अनुभव प्राप्त कर सकते हैं, जिन्हें स्वयं ऐसा करने का अवसर प्राप्त हुआ हो। अनुभव प्राप्त करने की इस प्रकृति के साथ ही साथ लेखक की प्रतिभा भी इस कोटि की होनी चाहिए कि जितने उगाय उसको उपलब्ध हो सकें, उन सबसे अपना अनुभव-भांडार भरकर वह अपनी कल्पना-शिक से ऐसा जीता-जागता चित्र उपस्थित करें, जो वास्तविकता के रंग से पूरा पूरा रंगा हुआ ज्ञात हो। अत्याद्य यह आवश्यक है कि उपन्यास-लेखक मनुष्यों और वस्तुओं का जितना अधिक संभव हो, अनुभव प्राप्त करे और अपने उद्देश की सिद्धि में उसका उपयोग करे। इस प्रकार जब लेखक की कल्पना-शिक अनुभव का सहारा लेकर अपने कार्य में प्रवृत्त होगी, तब उसे अवश्य ही पूरी पूरी सफलता प्राप्त होगी।

उपन्यास की वस्तु के संबंध में विचारने योग्य पहली बात यह है कि क्या उसकी कहानी चित्ताकर्षक श्रौर कहने योग्य है श्रीर क्या वह भली भाँति कही गई है। इसका तात्पर्य यही है कि यह हम उसकी भली भाँति जाँच करें तो उससे इन प्रश्नों का यथोचित उत्तर मिल सके—

- (१) उसमें कहीं कोई बात छूटी हुई तो नहीं जान पड़ती, श्रथवा उसमें परस्परविरोधी बातें तो नहीं कही गई हैं ?
- (२) क्या उसके सब ग्रंगों में परस्पर साम्य ग्रौर समीचीनता है ? ऐसा तो नहीं है कि किसी ऐसी घटना के वर्णन में कई पृष्ठ रॅंग डाले गए हों जिसका कथावस्तु से कोई स्पष्ट संबंध न देख पड़ता हो श्रथवा किसी पात्र का कथन या भूमिका बहुत लंबी चौड़ी कर दी गई हो; परंतु कुछ ग्रागे बढ़ते ही वह भूमिका बहुत ही तुच्छ या सामान्य हो जाती हो ?
- (३) क्या उसमें वर्णित घटनाएँ आप से आप अपने मूल आधार से या एक दूसरी से निकलती चली आती हैं ?

(४) क्या साधारण से साधारण बातों पर लेखक की लेखनी चलकर उन्हें असाधारण बनाने में समर्थ हुई है ?

(५) क्या घटनाश्रों का कम ऐसा रखा गया है कि जिसमें वे हमको श्रलौकिक, श्रसंगत श्रौर श्रस्वाभाविक न जान पड़ती हों, चाहे वे घटनाएँ कितनी ही श्रसाधारण क्यों न हों?

(६) क्या उसका श्रंत या परिणाम वर्णित घटनाश्रों के अनुकूत है श्रीर क्या कथा या वस्तु का समाहार पूर्वीपर विचार से ठीक ठीक

हुआ है ?

यदि इन प्रश्नों का संतोषजनक एत्तर मिल सके, तो समसना चाहिए कि उपन्यास की वस्तु का विन्यास भली भौति किया गया है। इसके श्रितिरिक्त यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि वर्णन्शक्त का संपादन भी उपेचा योग्य नहीं है। कोई कहानी कहने में भी कौशल की श्रावश्यकता होती है; श्रीर यह कौशल किसी व्यक्ति की विद्वत्ता या बुद्धिमानों से भिन्न है। विद्वान या बुद्धिमान होने ही से यह कौशल स्वतः नहीं श्रा जाता। उस कौशल के संबंध में इस बात वा पूरा परा ध्यान रखना चाहिए कि उसमें कष्ट-कल्पना या श्रस्वाभाविकता तो नहीं है श्रीर क्या सुननेवाले का मन उसकी श्रीर सहज ही श्राकृष्ट हो जाता है। यदि किसी कहानी के कहने में सुगमता, स्वाभाविकता श्रीर मनोमुग्धकारिता स्पष्ट देख पड़े, तो समम लेना चाहिए कि कहानी कहनेवाले में श्रपने व्यापार का जैसा कौशल चाहिए, वैसा है। यदि उसमें ये गुण न हों तो उसे इनके उपार्जन की श्रोर दत्तिचत्त होना चाहिए।

वस्तु-विन्यास के विचार से उपन्यासों के दो भेद माने जाते हैं।
एक तो वे जिनमें भिन्न भिन्न घटनाओं का एक प्रकार से असंबद्ध
वर्णन रहता है। वे घटनाएँ एक दूसरी पर आश्रित नहीं रहतीं
और न दूसरी घटना पहली घटना का आवश्यक या अनिवार्य परिगाम
होती है। इन घटना-समूहों को एक सूत्र में बाँधनेवाला उस उपन्यास
का नायक होता है और उसी के विशिष्ट चित्रों को लेकर उपन्यास

के भिन्न भिन्न अवयवों का ढाँचा खड़ा किया जाता है। ऐसे उपन्यासों की वस्तु को असंबद्ध या शिथिल कथनात्मक कहा गया है। दूसरे प्रकार के उपन्यास वे होते हैं जिनमें घटनाएँ एक दूसरी से इस प्रकार संबद्ध रहती हैं कि वे साधारणतः त्रालग नहीं की जा सकती त्रीर सब श्रंतिम परिणाम या उपसंहार की श्रोर श्रयसर होती हुई उस उपन्यास को एक ऐसा रूप दे देती हैं जिसमें उसके भिन्न भिन्न ग्रंग या अवयव एक दूसरे से मिले हुए रहते हैं और उनको अलग अलग करने से सबकी महत्ता नष्ट हो जाती है। ऐसे उपन्यास एक व्यापक विधान के श्रमुसार बनाए जाते हैं श्रीर उनकी सार्थकता घटना-समूहों पर निर्भर रहती है। ऐसे उपन्यासों की वस्तु को संबद्ध-घटनात्मक कहते हैं। इस बात का निर्णय करना कठिन है कि इन दोनों प्रकार के उपन्यासों में कौन अच्छा है। हम यह बात पहल कह चुके हैं कि उपन्यासों में सुमगता, स्वाभाविकता श्रीर मनोमुग्ध-कारिता के गुणों का रहना आवश्यक है। घटनाएँ संबद्ध हों या असंबद्ध हों, परंतु यदि किसी उपन्यास में इन तीनों गुणों का समावेश कुशलतापूर्वक किया गया हो तो उस उपन्यास को सार्थक मानकर उसकी उत्तमता को स्वीकार करना चाहिए। कदाचित् यह कहना श्रमुचित न होगा कि संबद्धता श्रौर श्रसंबद्धता दोनों में से श्रित की मात्रा को यत्तपूर्वक बचाना चाहिए। संबद्धता भी इतनी न हो कि उपन्यास में कष्ट कल्पना का दोष श्रा जाय श्रीर स्वाभाविकता नाम मात्र को रह जाय। असंबद्धता भी इतनी न होनी चाहिए कि किसी उपन्यास के भिन्न भिन्न परिच्छेद अलग अलग कथाएँ जान पड़ें। किसी किसी उपन्यास में दो कथात्रों का समावेश भी कर दिया जाता है। यदि ऐसा हो तो इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि दोनों कथाएँ त्रापस में ऐसी मिल जायँ कि वे श्रलग श्रलग न जान पड़ें। उनका दूध श्रीर चीनी का सा संमिश्रण होना त्रावश्यक श्रीर वांछनीय है।

उपन्यासों की कथा कहने के तीन ढंग हैं। पहले में तो उप-न्यासकार इतिहासकार का स्थान श्रहण करके और वर्णानीय कथा से अपने को अलग रखकर अपने वस्तु-विधान का क्रमशः उद्घाटन करता हुआ पढ़नेवालों का अपने साथ लिए हुए अंतिम परिगाम तक पहुँचाकर अपना अभिप्रत प्रभाव उत्पन्न करता है। दूसरे ढंग में उपन्यासकार नायक का आत्मचरित उसके मुँह से अथवा कभी कभी किसी उपपात्र या गौगा पात्र के मुँह से कहलाता है। तीसरा ढंग वह है जिसमें प्रातः चिट्टियों आदि के द्वारा कथा का उद्घाटन किया जाता है। तीसरा ढंग बहुत कम और पहला ढंग बहुत अधिक काम में लाया जाता है। पहले ढंग का अनुसरण करने में अंथकार को अपना कौशल दिखाने का पूरा पूरा अवसर मिलता है। दूसरे और तीसरे ढंग का अनुसरण करने में उसे कई कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। इनमे से सबसे कड़ी कठिनाई यह है कि वह अपना समस्त सामग्रो का यथाचित उपयोग नहीं कर सकता।

वस्तु-विन्यास के अनंतर जब हम किसी उपन्यास के पात्रों के विषय में विचार करते हैं, तब पहला प्रश्न जो स्वभावतः उपस्थित होता है, वह यह है कि क्या ग्रंथकार अपने पात्रों को हमारे संमुख वास्तविकता के परिधान से वेष्टित करने में सफल हुआ है ? क्या हम उन्हें वैसा ही समभते और मानते हैं ? क्या हमारी सहानुभूति उनके साथ वैसी ही है ? क्या हम उनसे वैसा ही स्नेह या घृणा करते हैं, जैसा हम संसार के अन्य जाने बूमें लोगों से करते हैं ? यदि ये मनावेग हमारे मन में उदित हो सकें, तो समभना चाहिए कि प्रंथकार अपने उद्योग में सफल हुआ। इसके विपरीत यदि हमने उन पात्रों को सांसारिक जीवों से भिन्न जानकर उनका निवास एक भिन्न लोक ही में मान लिया और उनकी शारीरिक, मानसिक तथा आध्यात्मक शक्तियों को अलौलिक अनुमान कर लिया, तो इस बात में कोई संदेह नहीं रहा कि म थकार मानव जीवन की व्याख्या करने में विफल-प्रयास हुआ। प्रंथकार चाहे अपने साधारण अनुभव का उपयोग करे, चाहे अपने असाधारण

च्यनुभव की परीचा करे, उसकेपात्रों को सजीव स्त्री-पुरुषों की भात च्यपनी भूमिका संपादित करनी चाहिए ख्रौर च्रपनी मानवी स्थिति का

माव हमारे मन पर श्रंकित कर देना चाहिए।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि उपन्यासों को पढ़कर क्यों हम उनके पात्रों के। ऋपने समान सजीव पुरुष या स्त्री मान वैठते हैं श्रौर उनसे मनुष्योचित स्राचरण करने को उद्यत हो जाते हैं। यह विषय मनेविज्ञान का है, अतएव हमारे लिये इस पर विस्तारपूर्वक विचार करना अप्रासंगिक और अनावश्यक है। हम केवल यह निर्देश कर सकते हैं कि विभावना की तीव्रता या उत्कर्ष और कल्पना की यथार्थ-कारिता शक्ति ही इस स्थिति के मूल में है। इन्हीं दोनों मानसिक प्रवृत्तियों से प्रेरित होकर हम कल्पित पोत्रों की भी वास्तविकता का रूप दे देते हैं। यह समक लेना चाहिए कि मानसिक सृष्टि का कम निर्धा-रित करना उन्हों के लिये कठिन नहीं है जो ऐसी कल्पना आं के माया-जाल में फँसते हैं बल्कि वे विद्वान् भी जा उसके निर्माता हैं, उसका रहस्य समभाने में असमर्थ हैं। एक विद्वान् का कथन है-"यह शक्ति श्राध्यात्मिक है। कभी कभी तो यह मानें लेखक के हाथ से कलम पकड़ लेती है श्रौर उसकी रुचि के विरुद्ध भी उसे चला सकती है।" एक पुस्तक में वह लिखता है "मैं अपने पात्रों का अनुशासन करने में असम्थ हो जाता हूँ और वे मुक्ते जहाँ चाहते हैं, ले जाते हैं।" इसका तात्पर्य यही है कि उसने पात्रों को स्वतंत्र संकल्पशक्ति से संपन्न कर दिया है श्रौर उनका श्रनुशासन करना अर्थात् श्रपनी इच्छा के श्रनुसार उत्तरे काम लेना उसके सामर्थ्य से बाहर हो गया है। वे स्वतंत्र संकल्प-वाले पात्र अपने मनावेगों से प्रेरित होकर काम करते हैं; और कभी-कभी उनके कथन या कार्य ऐसे हो जाते हैं जिनका लेखक का कभी अनुमान भी नहीं होता। यहाँ हम कल्पना-शक्ति की पराकाष्टा देखते हैं श्रौर इसके रहस्य का उद्घाटन करना लेखक या समालोचक देनों के लिये असंभव है। सृष्टि-वैचित्र्य का सिद्धांत ही इस मानसिक कल्पना में गर्भित जान पड़ता है।

अतएव इस मानसिक कल्पना की सृष्टि की कथा को छोडकर हमें केवल इस बात पर विचार करना चाहिए कि किन उपायों का श्रवलंबन करके लेखक चरित्र-चित्रण में सफल हो सकता है। इसके लिये सबसे आवश्यक बात सजीव वर्णन करने की शक्ति है। किसी नाटक के श्रमिनय में जो काम किसी पात्र की वेष-भूषा, बोल-चाल, रंग-ढंग तथा नाट्य कौशल से निकलता है, वही काम उपन्यास-लेखक को अपने वर्णन-कौशल से लेना पड़ता है। जैसे किसी दृश्य-काव्य में किसी पात्र और उसके श्रभिनय को देखकर हम उसके चरित्र से परिचित होते हैं; वैसे ही उपन्यास में उसके आकार-प्रकार और रूप-रंग का जीता-जागता वर्णन पढ़कर हम उससे अपना मानसिक संबंध स्थापित करते हैं। उपन्यास के पात्र की शारीरिक बनावट या प्रकृति स्त्रादि में जो कुछ विशेषता हो किसी संकट के समय उसकी भावभंगी और श्राचार-व्यवहार में जो कुछ महत्ता या विशिष्टता हो, वह पाठकों के मानसिक नेत्रों के सामने वर्णन द्वारा साचात् सजीव रूप धारण करके उपस्थित होनी चाहिए। कुछ लोग यह समभते हैं कि किसी बात के सविस्तर वर्णन से जिसमें कोई छोटी से छोटी या साधारण से साधारण बात भी छूटने नहीं पाती, इस उद्देश की सिद्धि हो सकती है। पर कुशल कलावान अपने मतलब की बातें चुन लेता है श्रीर उन्हें श्रावश्यकतानुसार श्रपने भावों, विचारों या शब्दों से रंजित करके अपना उद्देश सिद्ध करता है।

चित्र-चित्रण में प्रायः दो उपायों का अवलंबन किया जाता है। एक को विश्लेषात्मक या साज्ञात श्रीर दूसरे को श्राभिनयात्मक या परोज्ञ कहते हैं। पहले प्रकार में उपन्यास-लेखक श्रपने पात्रों का चरित्र-चित्रण स्वयं अपने शब्दों में करता है। वह पात्रों के भावों, विचारों, प्रकृतियों श्रीर रागद्वेषों को समभता, उनकी व्याख्या करता, उनके कारण बताता श्रीर प्रायः उन पर श्रपना विवेचनापूर्ण मत भी प्रकृट करता है। दूसरे प्रकार में लेखक श्राप मानों अलग खड़ा रहता है श्रीर स्वयं पात्रों को अपने कथन श्रीर व्यापार से तथा उसके संबंध में दूसरे

पात्रों की टीका-टिप्पणी तथा संमित से अपना चरित्र-चित्रण करने देता है। उपन्यासों की कथा कहने के तीन ढंग हैं—(१) ऐतिहासिक या अन्य पुरुष-वाचक, (२) आत्मचारित्रिक या उत्तम-पुरुष-वाचक श्रौर (३) पत्रात्मक। इनमें से पहले ढंग में चरित्र-चित्रण प्रायः विश्लेषात्मक या प्रत्यच्च प्रणाली से किया जाता है; और दूसरे तथा तीसरे ढंग में अभिनयात्मक या परोच प्रणाली से। उपन्यासों में लेखक का वर्णन तो विश्लेषात्मक प्रणाली के श्रनुसार ही होता है श्रीर पात्रों का परस्पर कथोपकथन अभिनयात्मक प्रणाली के अनुसार; इसलिये प्रायः दोनों प्रणालियों का प्रयोग श्रीर संमिश्रण देख पड़ता है। श्रतएव किसी उपन्यास-लेखक को कृति पर विचार करने में यह जानना श्रावश्यक होगा कि उसने किस प्रणाली का कहाँ तक प्रयोग किया है और कहाँ तक दोनों का समिश्रण हुत्रा है; तथा उस कार्य में उसे कैसी सफलता प्राप्त हुई है। कुछ विद्वानों की संमित है कि त्रामिनयात्मक प्रणाली का श्रिधिकाधिक प्रयोग होना चाहिए; क्योंकि इसमें पात्रों को अपना चरित्र स्वयं चित्रित करने का अवसर मिलता है और पाठकों को भी कुछ अंशों में दृश्य-काव्य का आनंद आ जाता है। इस कथन में बहुत कुछ सत्यता है। पर नाटक ऋौर उपन्यास दो भिन्न भिन्न प्रकार के काव्य हैं। उपन्यास में नाट्य-शास्त्र के नियमों का वहीं तक उपयोग होना चाहिए. जहाँ तक वे उनकी सत्ता नष्ट न कर दें और उसे नाटक का विकृत रूप न बना दें। नाटक श्रौर उपन्यास में प्रधान भेद यही है कि नाटक में पात्र अपना चरित्र स्वयं अथवा दूसरे पात्रों के द्वारा चित्रित करते हैं, नाटककार को उनके विषय में स्वयं कुछ कहने का अधिकार नहीं होता; पर उपन्यास में लेखक बहुत कुछ वर्णन स्वयं करता है; श्रौर यदि चरित्र का पूरा पूरा चित्रण त्र्याप नहीं करता, तो भी उस कार्य में बहुत कुछ सहायता अवश्य देता है। इस भेद को नष्ट करना अनुचित है। उपन्यास की उत्तमता प्रत्यच त्रौर परोच्च दोनों प्रणालियों का त्रमुसरण करने से ही प्रस्कृटित हो सकती । केवल एक प्रस्पाली का अवलंबन करने में वह बात नहीं आ सकती।

उपन्यासों में चिरत्र-चित्रण के संबंध में एक श्रौर बात ध्यान देने योग्य है। उपन्यासकार को श्रपने पात्रों के विषय में सब कुछ एक ही समय में नहीं कह देना चाहिए। उसे यथास्थान पहले श्रपने पात्र के चरित्र के विषय में मुख्य मुख्य बातें कह देनी चाहिएँ श्रौर तब उसे छोड़ देना चाहिए जिसमें वह दूसरे पात्रों के प्रभाव, श्रपनी स्थिति श्रौर श्रपने श्रनुभव के धनुसार अपने चरित्र को क्रमशः प्रस्फुटित करता जाय। ऐसा करने से भिन्न भिन्न स्थितियों में मनुष्य की मानसिक श्रवस्था के श्रनुसार रागद्वेषात्मक प्रवृत्तियों का जो पाबल्य होता है, उसका सुंदर श्रीर जीता-जागता चित्र पाठकों के संमुख उपस्थित किया जा सकता है श्रौर वह उन्हें मुग्ध करने में समर्थ होता है। चरित्र-चित्रण के कार्य में संसार के श्रनुभव तथा मानव-प्रकृति के विश्लेषण की बहुत श्रावश्यकता होती है। इन दोनों के श्रभाव में चरित्र-चित्रण श्रध्रा, श्रसंगत श्रौर श्रस्वाभाविक हो सकता है।

द्यब तक हमने वस्तु और पात्र के संबंध में अलग अलग अपने विचार लिखे हैं। परंतु उपन्यास में दोनों का संमिश्रण अनिवार्य है। अतएव इस बात पर भी विचार कर लेना वस्तु और पात्र उचित होगा कि दोनों का पारस्परिक संबंध किस का संबंध प्रकार का है और दोनों कहाँ तक एक दूसरे के आश्रित हैं।

उपन्यास प्रायः दो प्रकार के होते हैं—एक तो वे जिनमें पात्रों की प्रधानता रहती है और व्यापार-शृंखला को गौण-स्थान दिया जाता है, दूसरे वे जिनमें व्यापार-शृंखला की प्रधानता रहती है और पात्रों का उपयोग घटनाचक से सुचार रूप से चलाने में किया जाता है। इसमें संदेह नहीं कि पात्रों की प्रधानता श्रष्ठ है, क्योंकि मनुष्य के हृदय पर घटनाश्रों का प्रभाव स्थायी नहीं हो सकता; परंतु पात्रों के चरित्र का प्रभाव श्रिधक स्थायी श्रीर लाभकारी होता है। श्रतएव वे उपन्यास श्रवश्य उत्तम श्रेणी के हैं जिनमें चरित्र-चित्रण का श्रिधक ध्यान रखा जाता है। यदि विचार प्रवक्त विवेचन किया जाय तो विदित होगा कि

वस्तु और पात्र में परस्पर कुछ न कुछ विरोध रहता है। जहाँ वस्तु का अधिक ध्यान रखा जाता है, वहाँ पात्रों से वस्तु के अनुकूल काम लेना अनिवार्य हो जाता है; श्रौर ऐसा करने से चरित्र में असंगतता का दोष आ जाता है। पर जहाँ पत्र अर्थात चरित्र-चित्रण की स्रोर अधिक ध्यान दिया जाता है, वहाँ चरित्र के क्रमशः विकसित होने घोर तदनुसार घटनाचक के श्रयसर होने से वस्तु का सामंजस्य प्रायः बिगड़ जाता है। ऐसी अवस्था में दोनों का उपयुक्त संमिश्रण ही वांछनीय है। जब तक वस्तु-विधान और चरित्र-चित्रण एक दूसरे के श्राश्रित होकर श्रपने अपने उद्देश की सिद्धि में तत्पर न होंगे, तब तक यह मिश्रण हानिकारक ही सिद्ध होगा। जिन उपन्यासों का उद्देश रोमांचकारी घटनात्रों का वर्णन होगा, उनमें वस्तु-विधान की प्रधानता श्रवश्य होगी श्रौर पात्रों के चरित्र-चित्रण की त्रोर नाममात्र का ध्यान दिया जायगा। ऐसे उपन्यासों में पात्र घटना की शृंखला के वशवर्ती होकर इधर-उधर मारे मारे फिरेंगे और उपन्यास की रोमांचकारिता के बढ़ाने में आवश्यकतानुसार पहायक बनाएँ जायँगे। किसी उपन्यास में कुछ विशेष प्रकृतियों ग्रौर प्रवृत्तियों के कुछ लोगों का विशेष श्रवस्थाश्रों में संसर्ग हो जाता है और उन अवस्थाओं के अनुसार उनमें आपस में सहानुभूति या वैमनस्य होता है। त्र्यापस के इसी संसर्ग के परिणाम-स्वरूप उस उपन्यास की वस्तु का विधान होना चाहिए। इसमें कोई संदेह नहीं कि जिस अवस्था में पात्रों का परस्पर संसर्ग होता है, उसका व्यापार-श्रं खला पर बहुत अधिक प्रभाव पड़ता है। इस प्रकार पात्र में ही घटना श्रंतिहत रहती है। श्रतएव किसी उपन्यास के संबंध में विचार करते समय इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि उसमें वस्त और पात्र कहाँ तक एक दूसरे से संबद्ध हैं।

इस संबंध में यह बात भी विचारणीय है कि जिन जिन घटनाश्रों का किसी उपन्यास में वर्णन हो, उनके संतोषजनक कारण बताने में लेखक कृतकार्य हुआ है या नहीं। अर्थात् पात्र अपनी भूमिका के द्वारा वस्तु के क्रमशः विकास में जिन रागद्वेषात्मक प्रवृत्तियों से प्रोरित होकर कोई व्यापार करते हैं, क्या वे व्यापार संतोषजनक और संगत हैं और उनका जो परिणाम या प्रभाव साधारणतः हुआ करता है, क्या वही परिणाम या प्रभाव हुआ है। यदि वस्तु के निमित्त किसी पात्र को कोई ऐसा कार्य करने में प्रवृत्त कराया जाता है, जो उसके चरित्र तथा स्वभाव के सर्वथा प्रतिकृत है अथवा जिसकी प्रवृत्ति का कारण सर्वथा असंगत, अनुपयुक्त और अस्वाभाविक है, तो यह कहना पड़ेगा कि वस्तु और पात्र के पारस्परिक संबंध का ध्यान न एखकर ऐसा किया गया है। कभी कभी यह दिखाया जाता है कि एक पात्र जन्म भर दुष्ट और नीच रहा है, और सदा कूरता तथा दुर्जनता के कार्य करता रहता है, पर श्रंत में वह सुजन-शिरोमणि बना दिया जाता है; और इस अद्भुत परिवर्तन का संतोषजनक कारण नहीं बताया जाता। ऐसा करना सर्वथा अनुचित और पात्र तथा वस्तु के संबंध के सामंजस्य को नष्ट करना है।

पात्रों के विषय में विचार करने के अनंतर यह स्वाभाविक है कि हम उनकी बातचीत पर विचार करें। कथोपकथन का सुचार रूप से प्रयोग किसी उपन्यास की आकर्षक शक्ति को बहुत बढ़ा देता है। उपन्यास के इस तत्त्व के द्वारा हम उसके पात्रों से विशेष परिचित होते और दृश्य-काव्य की सजीवता और वास्तविकता का बहुत कुछ अनुभव करते हैं। वह कथा को चटकीला बना देता और लेखक का कौशल स्पष्ट प्रकट कर देता है।

यद्यपि कथोपकथन का उद्देश्य प्रायः वस्तु का विकास करना माना जाता है, पर वास्तव में उसका संबंध पात्रों से है। उसके द्वारा रागद्वेष, प्रवृत्ति, मनोवेग त्रादि का प्रस्फुटन, पात्रों की स्थिति का घटनात्रों के त्रानुकूल परिवर्तन त्रीर उनका एक दूसरे पर प्रभाव बहुत अच्छी तरह दिखाया जा सकता है। कुशल लेखक, जो त्राभिनयात्मक ढंग को त्राधिक प्रसंद करता हो, इसके द्वारा चरित्र का विश्लेषण तथा उसकी व्याख्या बड़ी सुगमता से कर सकता है, त्रीर यदि ऐसा करने में स्वाभाविकता बनी रहे, तो मानों सोने में सुगंध त्रा जाती है। यदि

विश्लेषणात्मक ढंग का भी प्रयोग किया जाय, तो भी वह लेखक की

उद्देश-सिद्धि में बड़ी सहायता पहुँचा सकता है।

कथोपकथन का पहला उद्देश वस्तु का विकास तथा पात्रों का चरित्र-चित्रण होना चाहिए। त्र्रसंबद्ध बातें लाने में इसका प्रयोग कहापि नहीं होना चाहिए, चाहे वे बातें कितनी ही मन को प्रसन्न करनेवाली श्रीर परिहास का संचार करनेवाली क्यों न हों। हाँ, यदि उनका प्रयोग किसी पात्र का चरित्र-चित्रण करने के लिये हो तो बात दूसरी है। जिस बात का उपन्यास की कथा, उसके उद्देश अथवा पात्र से कोई संबंध न हो, उसके विषय में कुछ कहना या लिखना मानों उसमें स्पष्ट श्रसंगति-दोष लाना है। कथोपकथन में बाहरी अथवा ऐसी बातों का प्रयोग, जो देखने में तो अप्रासंगिक जान पड़ें पर वास्तव में वैसी न हों, वहीं तक चम्य है, जहाँ तक वे बातें वस्तु-विकास में सहायक अथवा पात्रों के चरित्र-चित्रण् में विशेष उपयोगी हों। इस ऋपवाद को छोड़कर कथोप-कथन स्वाभाविक, उपयुक्त और श्रभिनयात्मक होना चाहिए। इसका तात्पर्य यही है कि हम किसी पात्र का जैसा चरित्र चित्रित कर रहे हों, श्रौर जिस स्थिति में तथा जिस अवसर पर वह कुछ कह रहा हो, उसी के अनुकूल उसकी बात-चीत भी होनी चाहिए। साथ ही वह बात-चीत सुबोध, सरस, स्पष्ट और मनोहर होनी चाहिए। ये गुण कथोपकथन के मृल तत्त्व हैं। इनके बिना बात-चीत बनावटी, नीरस, भदी और अनुपयुक्त जान पड़ेगी। कुछ लोग कह सकते हैं कि स्वाभाविकता और उपयुक्तता का कुछ घांशों में अभिनयात्मकता से विरोध है और तीनों गुणों या तत्त्वों का एक ही स्थान में समावेश कदाचित् कठिन हो। यह ठीक है; पर कठिनाई दूर करने में ही लेखक का कौशल प्रकट होता है। ध्यान केवल इस बात का रखना चाहिए कि तीनों गुण उपयुक्त और आवश्यक मात्रा में हों। यदि साधारण त्रवस्था में असाधारण अथवा तेजस्वी लोगों की बात-चीत वैसी ही दी जाय, जैसी वह प्रायः हुत्रा करती है, तो वह उखड़ी हुई, विवादमय श्रीर प्रभावशून्य जान पड़ेगी। साथ ही यदि इन दोनों बातों का

बचाने का उद्योग किया जाय, तो इस बात की आशंका होगी कि कहीं.
वह बनावटी, नीरस और चोभकारी न हो जाय। अतएव साधारण बात-चीत में अथवा उद्देग या उत्तेजना की अवस्था में मध्यम मार्ग का प्रहण करना ही उचित होगा। लेखक का यह उद्देश होना चाहिए कि वह साधारण लोगों की नित्यप्रति की साधारण बात-चीत के अनुरूप ही अपने पात्रों से कथोपकथन न करावे, बल्कि उसे ऐसा रूप दे जिसमें अभिनय की त्वरा तथा शक्ति के साथ ही साथ स्वाभाविकता और वास्तविकता का प्रत्यन्त रूप भी देख पड़े।

हम यह बात कई स्थानों में लिख चुके हैं कि सब प्रकार के काव्यों की विशेषता यही होती है कि वे पढ़नेवालों में भिन्न भिन्न मनोवेगों को उत्तेजित करके उसमें अलौकिक आनंद का उद्देक उपन्यास त्रौर रस करें। यही मनोवेग या भाव साहित्य-शास्त्र में रस के मूल में कहे जाते हैं। उपन्यासों में भी उनके संचार की श्रावश्यकता होती है। उनके बिना उपन्यास नीरस श्रीर प्रभावशून्य होते हैं। यही कारण है कि उनकी उपस्थिति प्रथवा अभाव इतना प्रत्यच होता है कि साधारण से साधारण पाठक भी उनका अनुभव किए बिना नहीं रह सकता। अतएव यहाँ संनेप में इस बात का विचार कर लेना भी त्रावश्यक जान पड़ता है कि किसी लेखक में पाठकों के मन में आनंद, करुणा, सहानुभूति अथवा विनोद आदि उत्पन्न करने की शक्ति का होना कहाँ तक अवश्यक और उपयोगी है। किसी उपन्यास-लेखक की कृति के गुर्गों श्रौर दोषों का विवेचन करते समय दो बातों का विशेष रूप से ध्यान रखा जाता है। पहली बात तो यह देखी जाती है कि उस लेखक की शक्तियाँ कितनी अधिक विस्तृत अथवा संकुचित हैं। यदि उपन्यासों का तुलनात्मक अध्ययन करते समय इस बात का ध्यान रखा जायगा, तो पाठकों को और भी अधिक आनंद आयगा। बात यह है कि किसी लेखक में तो करुए। त्रादि रस का संचार करने की शक्ति अधिक और हास्य रस का संचार करने की शक्ति कम होती है; और किसी लखक की अवस्था इसके

बिलकुल विपरीत होती है। कुछ लेखक ऐसे होते हैं जो केवल भीषण मनाविकार उत्पन्न करने में ही सिद्धहस्त होते हैं; श्रौर कुछ ऐसे होते हैं जा थोड़ी बहुत मात्रा में सभी प्रकार के मने।विकार उत्पन्न कर सकते हैं। दूसरी बात जा ध्यान रखने याग्य है, वह यह है कि इनमें से किसी मने।विकार का पाठकों पर कैसा और कितना अधिक प्रभाव पड़ता है। ऐसी योजभरी या चमत्कृत उक्ति भी हास्य के ही यंतर्गत है जिससे मनुष्य के। आनंद तो बहुत अधिक होता है, पर वह केवल मुस्कराकर रह जाता है; त्यौर ऐसी उक्ति भी हास्यपूर्ण ही मानी जाती है जिसके कारण हैँसते हँसते पेट में बल पड़ जाते हैं; पर जिसमें वास्तविक चमत्कार की मात्रा बहुत ही थोड़ी होती है। कभी ते किसी की दुरवस्था देखकर मन में सहानुभूति का बहुत ही कामल भाव उत्पन्न होकर रह जाता है, और कभी पाठकों की आँखों में जल भर आता है। कोई दुर्घटना ते। मनुष्य के चित्त में साधारण ज्ञोभ उत्पन्न करके ही रह जाती है, श्रौर कोई उसको बिलकुल श्रापे से बाहर कर देती है। तात्पर्य यह कि कोई उपन्यास पढ़ते समय इस बात का विचार रखना चाहिए कि वह उपन्यास अथवा उसका लेखक कहाँ तक और किस प्रकार का कोई मनोविकार उत्पन्न करने में समर्थ है।

यदि किसी लेखक की लेखनी सचमुच प्रभावशालिनी हो, यदि वह सचमुच पाठकों के मन में हास्य, करुणा अथवा शोक आदि विकार उत्पन्न करने में समर्थ हो, तो हमें यह देखना होगा कि वह अपने इस सामर्थ्य, इस शक्ति का कहाँ तक सदुपयोग अथवा दुरुपयोग करता है। उदाहरण के लिये परिहास को ही लीजिए। परिहास को हम प्रतिभा की सबसे बड़ी देन कह सकते हैं और इसके कारण किसी उपन्यास का सौंदर्य बहुत छुछ बढ़ सकता है, पर साथ ही यह भी संभव है कि कोई हास्यप्रिय लेखक परिहास को अश्लीलता की सीमा तक पहुँचाकर उसका दुरुपयोग कर डाले; अथवा वह ऐसे बुरे ढंग से या बे-मौंके परिहास कर सकता है कि उलटे स्वयं वह और उसका परिहास दोनों ही हास्यास्पद हो जायेँ। कोई परिहास मन के प्रसन्न करने के बदले

दुः वी अथवा कुद्ध भी कर सकता है। परंतु फिर भी परिहास के उपयोग के संबंध में कोई सीमा निर्धारित नहीं की जा सकती; क्योंकि कुछ बातें ऐसो भी होती हैं जिन्हें देखकर मनुष्य के मन में करुणा ता उत्पन्न होती है, पर साथ ही कभी कभी हैंसी भी आ जाती है। किसी बदमस्त शराबी को देखकर वस्तुतः मन में करुणा का ही श्रावि-भावहो गा, पर उसके कुछ कुत्यों से हँसी भी त्रा सकती है। किसी को बाइसिकिल पर से गिरते देखकर हँसना यद्यपि अनुचित है, तथापि कभी कभी ऐसा दृश्य भी मनुष्य के। हँसा ही देता है। ऐसी दृशा में स्वयं लेखक की इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि मेरा परिहास उपयुक्त, उचित श्रवसर पर श्रीर मनोवांछित प्रभाव उत्पन्न करनेवाला हो। ऐसे परिहास से दूसरों के आचरण सुधर सकते और दुर्गुण दूर हो सकते हैं। पर यह बात तभी हो सकती है जब लेखक स्वयं इस विषय में सतर्क और विचारशील हो। हम तो केवल यही कह सकते हैं कि परिहास बे-मौके, अश्लील अथवा निर्दयतापूर्ण न होना चाहिए। त्रीर उसमें ग्रुद्ध विनोद की मात्रा त्रिधिक होनी चाहिए। जी बात हास्य के संबंध में है, वहीं करुणा श्रीर शाक श्रादि के संबंध में भी कही जा सकती है। संसार के प्रायः सभी बड़े बड़े साहित्यों में करुण-रस-प्रधान अनेक ग्रंथ वर्तमान हैं, जिनके विशिष्ट श्रंशों को पढ़कर मनुष्य की आँखों से आपसे आप अश्रुपात होने लगता है। हरिश्चंद्र के श्मशान-प्रवास अथवा रामचंद्र के वन-गमन का साधारण वर्णन भी मनुष्य का चित्त चंचल कर देता है। परंतु अयोग्य लेखक के हाथ में पड़कर इन रसों की दुर्दशा हो सकती है श्रीर प्रायः होती भी है। कुछ लेखक केवल दुःखमय घटनात्रों या दश्यों के वर्णन में ही अपनी सारी शक्ति लगा देत हैं, श्रथवा किसी साधारण दुःखमय घटेना का इतना ब्रत्युक्तिपूर्ण घ्रौर विस्तृत वर्णन करते हैं कि या तो पाठकों का जी ऊब जाता है या उनका चित्त इतना श्रिधिक व्याकुल श्रीर दुःखी हो उठता है कि उसके सँभालने में ही बहुत समय लग जाता है। यह प्रवृत्ति भावुक बंगाली लेखकों में बहुत अधिकता से पाई जाती है। वे बात बात में

अपने पात्रों के रुला देते हैं जिसे पढ़नेवाले के मन में करुण रस का संचार तो होता नहीं, उल्टे एक प्रकार की अरुचि उत्पन्न हो जाती है। वँगला के प्रसिद्ध नाटककार गिरीश घोष के प्रायः सभी नाटकों के किसी न किसी पात्र पर इतनी अधिक विपत्ति ढाई गई है कि अंत में उसके पागल होने की नौबत या गई है। यहाँ भी सब बातें लेखक के विवेक श्रीर विचारशीलता पर ही निर्भर करती हैं; श्रीर काई ऐसा नियम निश्चित नहीं किया जा सकता जिससे यह जाना जा सके कि इस सीमा <mark>तक करुण रस का संचार उचित श्रौर इसके श्रागे श्रनुचित है। हम</mark> केवल यही कह सकते हैं कि लेखक का इस बात का सदा ध्यान रखना चाहिए कि पाठकों के चित्त पर ऐसी सभी बातों का कुछ न कुछ परि-णाम या प्रभाव होता है, और उसे यथासाध्य इस बात का उद्योग करना चाहिए कि उसका ऐसा वर्णन अप्रिय अथवा खटकनेवाला न हो। यदि किसी उपन्यास को समाप्त करने के उपरांत हमारी यह धारणा हुई कि उसके अमुक बण्न ने हमारे मन को आवश्यकता से अधिक चुन्ध किया, व्यर्थ ही हमें उत्तेजित कर दिया, अथवा समाप्ति के उपरांत भी हमें बहुत देर तक दुःखी श्रीर चिन्तित रखा, तो फिर चाहे उस उपन्यास में और कितने ही गुण क्यों न हों वह पूर्ण रूप से प्रशंसनीय नहीं होगा। यद्यपि यह किसी उपन्यास के प्रशंसनीय होने की बहुत बढ़िया श्रौर विलक्कल ठीक कसौटी नहीं है, तथापि इसका कुछ न कुछ उपयोग अवश्य हो सकता है।

श्रव हम देश-काल-अपेक्ति उपन्यासों के देश श्रौर काल का विचार करते हैं। उपन्यास के "देश श्रौर काल" से हमारा तात्पर्य उसमें वर्णित विचार, रीति-रिवाज, रहन-सहन श्रौर परिस्थिति श्रादि से है। इसे हम दे। भागों में विभक्त कर सकते हैं—एक तो सामाजिक श्रौर दूसरा ऐतिहासिक या सांसारिक। ऐसे उपन्यास लिखना सहज नहीं है जिनमें जीवन या समाज के सभी श्रंगों श्रौर स्वरूपों का समावेश हो, श्रौर इसी लिये ऐसे उपन्यास देखने में भी कम श्राते हैं। साधारणतः श्रधकांश उपन्यास

ऐसे होते हैं जिनमें जीवन अथवा समाज के दो ही एक अंगों का चित्र खींचा गया हो। कोई उपन्यास साधारण गार्हस्थ्य जीवन से संबंध रखता है और कोई किसी ऐतिहासिक घटना पर श्रवलंबित होता है। पर फिर भी दोनों में से कोई पूर्ण व्यापक नहीं हो सकता। गाईस्थ्य जीवन के भी अनेक अंग हैं। किसी उपन्यास में कलह-प्रिय स्त्रियों का चरित्र चित्रित होता है, किसी में नवयुवकों का नैतिक पतन दिखलाया जाता है, किसी में धनवानों के विलास और नाश का प्रदशन होता है, किसी में दरिद्रों के कष्टपूर्ण जीवन का निरूपण होता है। बहुधा ऐसा होता है कि उपन्यास का आरंभ तो साधारण परिस्थिति से होता है, पर आगे चलकर उसके नायक को कठिन, श्रसाधारण श्रौर विपरीत परिस्थितियों का सामना करना पड़ता है लेखक चाहे जिस प्रणाली का अनुसरण करे और चाहे जिस अवस्था का चित्र खींचे, पर यह स्पष्ट है कि उसे चरित्र चित्रण में देश, काल और परिस्थिति आदि का पूरा पूरा ध्यान रखना पड़ेगा। हमें यह भी स्मरण रखना चाहिए कि बहुत से उपन्यास श्रादि तो केवल इसी लिये मनोरंजक होते हैं कि उनमें समाज के किसी विशिष्ट वग , देश के किसी विशिष्ट भाग अथवा काल के किसी विशिष्ट अंश से संबंध रखनेवाला ही वर्णन होता है। ऐसी दशा में जिस उपन्यास का वर्णन जितना ही सटीक श्रौर स्वाभाविक होगा, वह उपन्यास उतना ही श्रच्छ। माना जायगा।

ऐतिहासिक उपन्यासों में इन बातों का ध्यान रखने की और भी अधिक आवश्यकता होती हैं; क्योंकि उनमें लखक को किसी विशिष्ट युग अथवा काल का चित्र ग्रंकित करना पड़ता है। कुछ उपन्यास तो स्वयं ऐतिहासिक घटनाओं से ही संबंध रखते हैं: पर कुछ ऐसे भी होते हैं जिनके कथानक का इतिहास से बहुत थोड़ा संबंध होता है और जिनमें किसी ऐतिहासिक काल के सामाजिक अथवा और किसी प्रकार के जीवन का चित्र रहता है। श्रीयुत राखालदास वंद्योपाध्याय कृत कहणा और शशांक ऐसे उपन्यास हैं जिनकी कथा-वस्तु का रचना

ऐतिहासिक घटनात्रों के आधार पर ही की गई है, पर जिनमें उस समय के आचार-विचार, रीति-रवाज और राजकीय परिस्थिति आदि का पूरा पूरा दिग्दर्शन कराया गया है। ऐसे उपन्यास लिखने के लिये यह बात बहुत ही आवश्यक है कि लेखक उस समय से संबंध रखनेवाली काम की सभी बातों का बहुत अच्छी तरह और विचारपूर्वक अध्ययन करे ! ऐसा किए बिना वह कोई अच्छा ऐतिहासिक उपेन्यास लिखने में कभी समर्थ श्रौर सफल हो ही नहीं सकता। यदि कोई लेखक केवल वतमान काल की घटनात्रों और परिस्थितियों आदि के आधार पर कोई एतिहासिक उपन्यास जिले और उन्हीं घटनाओं तथा परिस्थितियों का उस ऐतिहासिक काल में आरोप-मात्र करके छोड़ दे, तो उस उपन्यास का शिचित समाज में क्या आदर होगा ? ऐतिहासिक उपन्यास का महत्त्व तो केवल इसी में है कि उसमें किसी प्राचीन काल के जीवन का पूर्ण और विस्तृत वर्णन किया जाय, जिससे पाठकों के सामने उस काल का जीता-जागता चित्र उपस्थित हो जाय। स्त्रीर यह बात तभी हो सकती है जब लेखक ने उस काल की सभी बातों का भली भौति अध्ययन किया हो; और साथ ही उसमें उनका ठीक ठीक वरान करने की पूरी शक्ति भी हो। ऐतिहासिक उपन्यास तिखनेवाले का काम ही यह है कि पुरातत्त्व और इतिहास के जानकारों ने जिन रूखी-सूखी बातों का संप्रह किया हो, उनको वह सरस और सजीव रूप देकर अपने पाठकों के सामने उपस्थित करे; और उसे इधर उधर बिखरी हुई जो सामग्री भिन्न भिन्न साधनों से मिले, उसकी सहायता से वह अपने कौशल के द्वारा एक सर्वांगपूर्ण चित्र प्रस्तुत करे। ऐतिहासिक उपन्यासों के पाठक तो उसी लेखक का सबसे अधिक आदर करते हैं जो किसी विशिष्ट अतीत काल का बिलकुल सचा, जीता-जागता और साथ ही मनोरंजक वर्गान कर सके। इससे उसके पांडित्य और पुरातत्त्व-ज्ञान का भी आदर होता है, पर उतना अधिक नहीं जितना उसकी वर्णन-शक्ति का। हाँ, उस दशा में पुरातत्त्व-ज्ञान का भी विशेष आदर हो सकता है, जब उपन्यास की आधारभूत घटनाएँ बहुत ही प्राचीन और ऐसे काल से संबंध रखती हों जिनके विषय में । सर्वसाधारण को बहुत ही कम ज्ञान हो। पर इस विषय का विशेष विवेचन प्रस्तुत विषय से अधिक संबंध नहीं रखता इसिलये हम यही कहना पर्याप्त सममते हैं कि जिस ऐति-हासिक काल की घटनाओं के आधार पर कोई उपन्यास लिखा जाय, उस काल के विचारों, भावों, व्यवहारों और परिपाटियों आदि का उसमें ठीक ठीक और पूरा पूरा वर्णन होना चाहिए।

देश और काल के अतिरिक्त किसी उपन्यास का संबंध कुछ दूसरी ऐहिक बातों से भी होता है। कुछ लेखक तो बड़े और अच्छे हश्यों का वर्णन भी बहुत ही संज्ञेप में करके छुट्टी पा जाते हैं ऋौर कुछ लेखक छोटी से छोटी बातों का भी बहुत ही विस्तारपूर्वक वर्णन करने बैठ जाते हैं। कुछ लेखक तो पर्वतों, निद्यों और जंगलों की प्रातः-कालीन शोमा का वर्णन दो-चार पंक्तियों में ही दे देना पर्याप्त सममते हैं श्रीर कुछ नखकों को खिड़कियों में लगे हुए जंगलों, उनके आगे पड़े हुए परदों त्रौर उन परदों में बने बेल-वूटों तक का वर्णन किए बिना संतोष नहीं होता। हमारी समभ में लेखक को किसी प्राकृतिक दृश्य का वैसा ही वर्णन करना चाहिए, जैसा कि कोई अच्छा चित्रकार उस दृश्य का चित्र खींचता। बहुत ही विस्तृत अथवा बहुत ही संचिप्त वर्णन कभी प्रभावशाली अथवा चित्ताकर्षक नहीं हो सकता। हाँ, यदि लेखक चाहे तो उन प्राकृतिक दृश्यों अथवा दूसरी बातों का अपने कथानक में और प्रकार से प्रयोग कर सकता है। वह अपनी रचना की केवल सौंदर्यवृद्धि के लिये भी ऐसे दृश्यों का वर्णन कर सकता है श्रौर ग्रपने सुजन पात्रों के साथ पाठकों की सहानुभूति बढ़ाने अथवा दुष्ट पात्रों की दुष्टता अधिक प्रत्यच्च करने के लिये भी कर सकता है। जैसे नवजात कृष्ण को गोद में लेकर यमुना पार करनेवाले वसुदेव के साथ सहानुभूति बढ़ाने के लिये भीषण अंधकार, घोर वर्षा, प्रचंड वायु और प्रबत्त बाढ़ का बहुत अच्छा वर्णन हो एकता है। अथवा मन में परम पवित्र भाव उत्पन्न करनेवाली किसी सुंदर नदी के रमणीय तट पर किसी अघोर कृत्य करनेवाले दुष्ट की दुष्टता प्रकट करने के लिये

भी ऐसे वर्णनों का उपयोग हो सकता है। अथवा किसी शोकपूर्ण घटना का वर्णन करते हुए पड़नेवाली फुहार का इंद्र के अश्रु पात के रूप में उपयोग हो सकता है। पर प्रायः लेखक प्राकृतिक दृश्यों या घटनाओं आदि का उपयोग अपने पात्रों के साथ सहानुभूति बढ़ाने में ही करते हैं। किले के बुर्ज में बंद किसी कैदी का वर्णन करते हुए साथ में आँधी और तूफान का उल्लेख होता है; और अट्टालिका में पड़ी हुई विरहिणी के वर्णन के साथ बादल की गरज और बिजली की चमक का उल्लेख होता है। साधारणतः लेखक अपने पात्रों की अवस्था और प्राकृतिक घटनाओं में सामंजस्य ही स्थापित करने का उद्योग करते हैं। विरोध तो प्रायः ऐसे ही लेखकों की रचनाओं में पाया जाता है, जो यह समभ लेते हैं कि प्रकृति को मनुष्यों के सुख-दुःख का कुछ भी ध्यान नहीं होता, अथवा जो इस बात का अनुभव कर लेते हैं कि सुंदर से सुंदर दृश्यों और शोभाओं का भी निर्दय और कठोर-हदय दुष्टों पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता।

श्रब हम उपन्यास के श्रंतिम श्रौर छठे तत्त्व उद्देश का कुछ विचार करते हैं। इस उद्देश से हमारा तात्पर्य जीवन की व्याख्या श्रथवा श्रालोचना से हैं। नाटक की भाँति उपन्यास

अलाचना सह। नाटक का नातर के साथ सबसे अधिक और घनिष्ठ संबंध है। उपन्यासों में मुख्यतः यही दिखलाया जाता है कि पुरुषों और स्त्रियों के विचार, भाव और पारस्परिक संबंध आदि कैसे हैं, वे किन किन कारणों अथवा प्रवृत्तियों धे प्रेरित होकर कैसे-कैसे कार्य करते हैं; अपने प्रयत्तों में वे किस प्रकार सफल अथवा विफल होते हैं; और इन सब के फल-स्वरूप उनमें कैसे कैसे मनोविकार आदि उत्पन्न होते हैं। उपन्यास-लेखक का जीवन के किसी एक अथवा अनेक अंगों के साथ बहुत ही घनिष्ठ संबंध होता है; इसलिये किसी न किसी रूप में यह प्रकट करना उसका कर्तव्य हो जाता है कि जीवन के साधारण और असाधारण सभी व्यापारों का उस पर क्या और कैसा प्रभाव पड़ा है। कुछ विशेष सिद्धांतों अथवा विचारों के प्रतिपादन के उदेश से तो बहुत

ही कम उपन्यास लिखे जाते हैं, पर सभी उपन्यासों में कुछ न कुछ, विशेष विचार अथवा सिद्धांत आप से आप आ जाते हैं। यदि किसी छोटी से छोटी कहानी का भी ध्यानपूर्वक देखा जाय, तो उसमें भी नैतिक महत्त्व का कोई न कोई सिद्धांत मिल ही जायगा। तो फिर उपन्यासों में जीवन-संबंधी ऐसे नैतिक सिद्धांतों या विचारों का पाया जाना तो बहुत ही साधारण बात है।

कुछ लोग कहा करते हैं कि उपन्यास खाली समय में केवल दिल बहलाने के उद्देश से ही लिखे जाते हैं; इसलिये उनमें जीवन-संबंधी गूढ़ सिद्धांतों और तत्त्वों को दूँढ़ना ठीक नहीं। बहुत ही साधारण कोटि के उपन्यासों के संबंध में यह कथन ठीक हो सकता है; पर उच केाटि के उपन्यासों के संबंध में यह बात नहीं कही जा सकती। जीवन-संबंधी कुछ न कुछ सिद्धांत और तत्त्व तो साधारण उपन्यासी में भी ही सकते हैं श्रीर होते हैं, पर वे स्पष्ट रूप से इसी लिये हमारे सामने नहीं त्राते कि उनके लेखकों में उन्हें व्यक्त करने की यथेष्ट शक्ति ही नहीं होती। पर बड़े बड़े उपन्यास लेखक अच्छे अनुभवी श्रीर विचारशील होते हैं। वे लोगों के विचारों, भावों त्रौर व्यवहारों त्रादि का भली भाति निरीचण करके उनके संबंध में पूर्ण ज्ञान प्राप्त करते हैं: ब्रौर उस ब्रनुभव तथा ज्ञान की सहायता से वे नैतिक महत्त्व का ऐसा अच्छा चित्र अंकित करते हैं, जिसकी कोई विचारशील पाठक कभी उपेचा कर ही नहीं सकता। यही कार्ण है कि किसी अच्छे उपन्यास की चर्चा छिड़ते ही श्राप से श्राप जीवन के भिन्न भिन्न श्रंगों अथवा नीति-शास्त्र के भिन्न भिन्न सिद्धांतों की चर्चा होने लगती है।

परंतु इसका यह तात्पर्य नहीं है कि कोई उपन्यास-लेखक अपने उपन्यास में बड़े बड़े नैतिक सिद्धांतों अथवा जीवन-संबंधी अच्छे अच्छे आदर्शों की हो भरमार कर दे। यह अवश्य है कि जीवन के संबंध में उसके जो विचार अथवा आदर्श होंगे, उन्हीं के अनुसार वह अपने उप-न्यास का वस्तु-विन्यास तथा उसके पात्रों का चित्र-चित्रण करेगा। पर उसका यह कृत्य गौण होगा और उसका मुख्य कृत्य जीवन-संबंधी वास्तविक घटनात्रों अथवा कार्यों का निदर्शन और निरूपण करना होगा, अर्थात् वह केवल यही दिखलायेगा कि जीवन साधारणतः किस प्रकार व्यतीत किया जाता है। साधारण जीवन का जो चित्र वह श्रंकित करेगा वह अवश्य ऐसा होगा जिससे लोग शिचा यहण करते हुए छुछ नैतिक सिद्धांत अथवा आदर्श भी स्थिर कर सकें। जीवन के संबंध में लेखक का जो छुछ अनुभव या निरीच्चण होगा, वह अवश्य लोगों के जीवन-सुधार में बहुत छुछ सहायक होगा। केवल इसी दृष्टि से उपन्यास का उद्देश निश्चित होना चाहिए।

अपन्यासों में जीवन का आलोचन अथवा नैतिक सिद्धांतों का प्रति-पादन दो प्रकार से होता है। कुछ उपन्यास-लेखक, तो नाटककार की

भौंति, सब घटनात्रों और बातों को उनके वास्त-जीवन की व्याख्या विक रूप में ही अपने पाठकों के सामने उपस्थित कर देते हैं। संसार के मनुष्यों और चित्रित करके छोड़ देते हैं श्रीर अथवा पाते हैं, उसी रूप में वे उनको चित्रित करके छोड़ देते हैं श्रीर वस्तु-विन्यास के ढंग से ही वे अपने नैतिक सिद्धांतों का प्रतिपादन कर देते हैं। अर्थात् वे अपनी कल्पना की सहायता से संसार का एक सूच्म अथवा संनिप्त रूप ऐसे ढंग से श्रंकित करते हैं, जिससे कुछ नैतिक सिद्धांत स्थिर किए जा सकते हैं। केवल पात्रों के चित्र-चित्रण और कथानक के विकास से ही वे जीवन अथवा नीति-संबंधी अपने विचार और सिद्धांत प्रकट कर देते हैं, और तब पाठक अथवा आलोचक का यह काम रह जाता है कि वह उपन्यास में इधर उधर बिखरी हुई बातों के आधार पर क्रब नैतिक निष्कर्ष निकाल ले।

यहाँ तक तो उपन्यास और नाटक दोनों एक ही ढंग से चलते हैं। दोनों कुछ घटनाओं अथवा बातों को लोगों के सामने उपस्थित कर देते हैं और परिणाम निकालने का काम पाठकों पर छोड़ देते हैं। नाटककार का तो स्वयं प्रत्यन्न रूप से कुछ भी कहने का श्रिधकार नहीं होता, पर उपन्यासकार यदि चाहे तो बीच बीच में स्वयं भी टीका-टिप्पणी कर सकता है। वह उपन्यास में दिए हुए चिरत्रों की आलोचना और कार्यों

की व्याख्या कर सकता है श्रौर उनसे कुछ नैतिक सिद्धांत निकालकर लोगों के सामने रख सकता है। जब वह अपना यह श्रधिकार काम में लाता है श्रौर श्रप्रत्यच रूप से चिरत्र श्रिकत करने के साथ ही साथ प्रत्यच रूप से उसकी आलोचना भी करने लगता है, तब वह मानों अपने रचे हुए संसार का आप ही आलोचक और व्याख्या ता भी बन जाता है। उस दशा में उसकी वही आलोचना और व्याख्या बाहरी संसार की भी आलोचना और व्याख्या हो छाती है। यही जीवन की आलोचना का प्रत्यच श्रौर दूसरा प्रकार है।

किसी उपन्यास के जीवन-संबंधी तत्त्वों की परीचा करते हुए सबसे पहले इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि उसमें सत्यता की मात्रा कहाँ तक है। पर वह सत्यता वैज्ञानिक सत्यता से उपन्यास में सत्यता बिलकुल भिन्न ग्रौर "कवि-कल्पना" मिलने-वाली "सत्यता" के समान ही होगी। हम यह नहीं कह सकते कि उप-न्यासों में क्वल भूठी और कल्पित बातें भरी होती हैं और उनमें सत्यता का कोई अंश होता ही नहीं। यह सच है कि कोई उपन्यास आदि से अंत तक वास्तविक अथवा सची घटनाओं के आधार पर नहीं होता; उसकी अधिकांश बातें लेखक की कल्पना से उद्भूत रहती हैं। परंतु इतना होने पर मी उसमें गूढ़ और व्यापक सत्यता अंतर्हित रहती है, जो अधिक प्रभावशालिनी और शिचापद होती है। कविता के विवेचन में हम जिस "कवि-कल्पना में सत्यता" का उल्लेख कर चुके हैं, वही सत्यता उपन्यासों, त्र्याख्यायिकात्रों श्रीर नाटकों श्रादि में उपिथत रहती है। जो कुछ कभी हुआ हो अथवा नित्य होता हो, केवल वही सत्य नहीं है, बल्क जो कुछ हो सकता हो, वह भी सत्य ही है। इस द्यंतर के। स्पष्ट करने के लिये कुछ विद्वान् साहित्य के दे। भेद मानते हैं—एक ते। ज्ञान साहित्य और दूसरा शक्तिका साहित्य। ज्यों ज्यों विज्ञानकी उन्नति होती जाती है त्यों त्यों ज्ञान का साहित्य ते। पिछड़ता और पुराना होता जाता है, पर शक्ति का साहित्य नया और ताजा बना रहता है। भौतिक विज्ञान अथवा शरीर-शास्त्र की पाठ्य पुस्तकों में भी सत्य होता है। पर नए वैज्ञानिक आविष्कारों के कारण उनमें का सत्य पुराना और अध्रा होता जाता है, और इसी लिये उनमें सदा संशोधन, परिवर्तन और परिवर्द्धन आदि की आवश्यकता बनी रहती है। पर काव्य; नाटक और उपन्यास आदि ज्ञान के साहित्य नहीं, बिक शिक के साहित्य हैं। अर्थात् उनमें ज्ञान के बदले एक ऐसी शिक्त होनी हैं जो लोगों के कुछ विशेष बातों का ज्ञान कराती है। ऐसी पुस्तकों में जो किल्पत सत्य होता है, वह सदा एकरस रहता है। उसमें कभी किसी परिवर्तन, परिवर्द्धन या संशोधन आदि की कोई आवश्यकता नहीं होती। पंचतंत्र, कादंबरी अथवा शकुंतला में जो सत्य प्रतिपादित है, उसमें क्या कभी केई अंतर पड़ सकता है या वह कभी पुराना और निकम्सा हो सकता है?

किसी ने कहा है—"उपन्यास में नामों और तिथियों के अतिरिक्त और सब बातें सची होती हैं, और इतिहास में नामों और तिथियों के अतिरिक्त और कोई बात सची नहीं होती। 'इस उद्धरण से हमारा तात्पर्य यही नहीं है कि इतिहासों में कुछ भी तथ्य नहीं होता। हमारा अभिप्राय तो केवल यही है कि लोग भली भाँति समक लें कि उपन्यासों और नाटकों आदि का महत्त्व किस प्रकार के सत्य का आश्रित है। उपन्यास-लेखक कुछ सची अथवा संभावित घटनाओं को तोड़-मरोड़ कर किसी नए और विलच्चण ढंग से हमार सामने उपस्थित कर सकता है। पर फिर भी हम यह नहीं कह सकते कि जीवन की वास्तिवक घटनाओं और शक्तियों अथवा आदर्श संभावनाओं से वह दूर जा पड़ा है। हाँ, यदि वह इन बातों से दूर जा पड़ा हो, यदि वह इन बातों से दूर जा पड़ा हो, यदि उसकी कि जीवन की की कि हिन्दी के ऐयारी के और तिलस्मी उपन्यासों में मिलती हैं, तो हम कह सकते हैं कि लेखक ने उपन्यास के वास्तिवक उदेश्य अथवा लच्य पर कुछ भी ध्यान नहीं रखा; और इस हिष्ट से उसकी कृति प्रशंसनीय नहीं है।

उपन्यास में जो सत्यता होती है, वह वास्तव में उसकी वास्तविकता उपन्यास में वास्तविकता अथवा संभावना से संबद्ध होती है। जो बात संभव हो, अथवा जो नित्य किसी न किसी रूप में वास्तव में होती हो, उसी की उपन्यास में स्थान मिलना चाहिए। साथ

ही कोई ऐसी बाधा भी नहीं होनी चाहिए जिससे लेखक अपनी कल्पना-शक्ति से पूरा पूरा काम न ले सके। लेखक को संसार श्रौर जीवन की वास्तविकतात्रों का भली भौति निरीत्तरण करना चाहिए और यथासाध्य उनका ज्यों का त्यों चित्र ग्रंकित करना चाहिए। पर कहीं कहीं इस सिद्धांत का भी दुरुपयोग हो सकता और होता है। दुष्टता और नीचता आदि का एक ही स्थान में कोई ऐसा चित्र खींचा जा सकता है जिस पर असंभव होने का तो दोष न लग सकता हो, पर फिर भी जो जीवन की साधारण वास्तविकतात्रों से बहुत दूर जा पड़ता हो। अथवा किसी बहुत ही साधा-रगा और नित्य होनेवाली बात का ऐसा लंबा-चौड़ा वर्णन हो सकता है जो वास्तविकता से तो दूर न हो, पर फिर भी अनावश्यक और निरर्थक हो। कवि. लेखक या चित्रकार आदि का सत्यता, वास्तविकता और कल्पना का मेल मिलाना पड़ता है। उसका अंकित चित्र वास्तविक भी होता है और कल्पित भी। वह वास्तविक ते। इसलिये होता है कि सचमुच होनेवाली घटनात्रों से बहुत कुछ मिलता-जुलता होता है; और कल्पित इसलिये होता है कि वास्तव में उसका कोई अस्तित्व नहीं होता। तालपर्य यह है कि वास्तविकता श्रीर कल्पना दोनों की समान रूप से श्रावश्यकता होती है। न ते। कारी कल्पना से ही काम चल सकता है और न निरी वास्तविकता से ही। वास्तविकता में कल्पना का और कल्पना में वास्तविकता का संमिश्रण ही आनन्ददायक और शिचापद हो सकता है।

उपन्यास में नीति का स्थान सत्यता और वास्तविकता के अनंतर आता है। उसमें लेखक का मुख्य काम होता है कोई अच्छी कहानी अच्छे ढंग से कहना; और कहानी अच्छी तभी कही जायगी, जब पढ़नेवाले का उससे कोई अच्छी शिचा मिलेगी। यदि यह बात न होगी, तो अच्छे उपन्यासों और साधारण ऐयारी के तथा तिलस्मी उपन्यासों में कोई अंतर ही न रह जायगा। उपन्यासों में बास्तविक घटनाओं का बित्र ऐसे ढंग से अंकित होना चाहिए कि उससे आपसे आप छुळ नैतिक शिचा मिले। आजकल जो उपन्यास अच्छे और उच्चकोटि के सममे जाते हैं, उन सबसे बहुत सी अच्छी

अच्छी शिचाएँ मिलती हैं। परंतु ये शिचाएँ स्वयं उस कहानी में ही ऐसे अच्छे ढंग से मिली हुई होनी चाहिएँ कि समय समय पर वे आप ही व्यक्त होती रहें। नैतिक शिचाएँ और उपदेश देने के लिये लेखक को उपदेशक या प्रचारक नहीं वन जाना चाहिए। उपन्यास का स्वयं वस्तु-विन्यास और चरित्र-चित्रण आदि ही ऐसा होना चाहिए जो जीवन के शिचाप्रद अंगों से संबंध रखता हो और जिसके कारण पढ़नेवाले के मन पर कोई उत्तम स्थायी और अभीष्ट प्रभाव पड़ता हो। जिस उपन्यास के पढ़ने से पाठकों के मन पर जितना ही अच्छा प्रभाव पड़ेगा, वह उपन्यास, नैतिक दृष्टि से, उतना ही अच्छा समभा जायगा।

एक विद्वान का कथन है—''यदि हम साहित्य के इतिहास पर दृष्टि डालें, तो हमें पता चलेगा कि जिस साहित्य अथवा कला से लोगों की मानसिक उन्नति अथवा नैतिक भलाई नहीं होती, उसका अंत मानव-जाति आत्म-रत्ता के विचार से ही कर देती है। जो भाव या विचार आदि मान्व-जाति की उन्नति के सिद्धांतों के विरोधी अथवा विपरीत होते हैं, उनका वह अधिक समय तक प्रचलित नहीं रहने देती और शीघ ही नष्ट कर देती है। अतः किसी कला के महत्त्व के लिये यह आवश्यक है कि उसमें नैतिक अथवा मानसिक उन्नति के भाव भी वर्तमान हों। यों तो कला मात्र का उद्देश आनंद का उद्रेक करना है; पर प्रत्येक कला से मन में कुछ न कुछ भाव, कुछ न कुछ विचार उत्पन्न होते हैं। इसितये कला का महत्त्व इसी में हैं कि उससे हमारे भावों और विचारों में कुछ उन्नित हो, उनका कुछ परिमार्जन हो। मानव-जाति की वास्तविक उन्नति उसकी नैतिक उन्नति में ही मानी जाती है और इसी लिये मानव-जाति सारा उद्योग नैतिक उन्नित के लिये ही करती है, और यही कारण है कि जो कला-कुशल् महत्त्व प्राप्त करना चाहते हैं, वे न तो नीति के विरुद्ध चल सकते हैं और न उसकी उपेचा कर सकते हैं।" जो लेखक इस तत्त्व पर ध्यान रखकर चलेंगे, वे अवश्य ही सफल-मनोरथ होंगे। कतात्रों को भाँति काव्य कला पर भो नीति-संबंधी यह उत्तरदायित्व है। इसका भी जन्म जीवन से हाता है, इसकी भी पृष्टि जीवन से होती है ख्रीर

इसका भी जीवन पर कुछ प्रतिघात होता है। इसिलये जीवन के प्रति उसका जो उत्तरदायित्व है, उसकी हम अवहेलना नहीं कर सकते। यदि उपन्यास का संबंध जीवन से है, तो नीति से भी उसका संबंध होना चाहिए; और नीति के साथ उसका जितना ही अधिक घनिष्ठ-संबंध होगा, वह उतना ही महत्त्वपूर्ण तथा आदरणीय होगा।

## (२) त्राख्यायिका

साहित्यिक आख्यायिका का विकास अपने नवीन रूप में पाश्चात्य देशों से आरंभ हुआ। यद्यपि साहित्य के इस नए अंग का आविर्भाव साहित्यिक आख्यायिका, हुए अभी एक शताब्दी भी नहीं हुई, परंतु कतिपय कारणों से, जिनमें आख्यायिका का त्र्याकार एक प्रधान कारण है, उसकी कला यथेष्ट रूप से परिपुष्ट हो चुकी है और साहित्य के श्रंगों के समकत्त वह स्वतंत्र विधि से रखी जा चुकी है। श्राख्यायिका का श्राकार श्राधुनिक युग की श्रावश्यकता के अनुसार ऐसा है जो पाठकों के लिए सुविधाजनक सिद्ध हुआ है। इसी कारण सामयिक पत्रों त्रौर पत्रिकात्रों में उसे स्थायी स्थान प्रदान किया गया है, जिससे उसकी श्रोर जनता का ध्यान श्रधिक मात्रा में श्राकृष्ट हो सका है। वर्तमान समय में शायद ही कोई साहित्यिक पत्रिका ऐसी हो जिसमें दो-एक आख्यायिकाएँ प्रति श्रंक में न प्रकाशित होती हों। त्राख्यायिकात्रों की इस लोक-प्रियता के कारण एक त्रोर तो लेखकों का त्रार्थिक या व्यावसायिक दृष्टि से भी त्राधिक लाभ होता है त्रीर दूसरी ब्रोर उन्हें समीचकों, संपादकों तथा पाठकों की संमित जानने तथा अन्य ब्राख्यायिका लेखकों की कृतियों का निरीत्त्रण करने का ब्राधिक अवसर प्राप्त होता है। इन्हीं कारणों से साहित्यिक चेत्र में कार्य करनेवाले अनेक व्यक्ति उपन्यास आदि की रचना से विमुख होकर छोटी कहानियों की और अधिक प्रवृत्त हुए हैं और आख्यायिका-लेखन की कला थोड़े समय में ही विशेष उन्नत हो सकी है। प्रतिभा श्रौर चमताशील लेखकों ने ब्राख्यायिका की त्रोर लाकरुचि की ब्रधिक प्रवृत्ति देखकर ब्रपने

सिद्धांतों का उसकी प्रणाली से व्यक्त करना आरंभ किया जिसके कारण आख्यायिका और भी समृद्ध हुई। एक और कला की दृष्टि से उसका विकास होता गया और दूसरी ओर उसमें उन्नत विचारों की मात्रा भी बढ़ती गई। यद्यपि यह स्वीकार करना पड़ेगा कि सामयिक पत्रों में स्थान मिल जाने के कारण आख्यायिका की रचना अर्थ-लाभ की भी दृष्टि से की गई और जनता की रुचि का विचार रखने के कारण उसके कला-त्मक विकास में कुछ वाधा भी पड़ी, तथापि जब हम इस बात पर ध्यान देते हैं कि साहित्य की प्रदर्शनी में कितने स्वल्प समय में यह कितना महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त कर चुकी है, तब हमें उक्त बाधाएँ नगस्य सी प्रतीत होती हैं और हम आख्यायिका की प्रगति पर पूर्ण परितोष प्राप्त करते हैं। **त्रारंभ में जब त्रा**ख्यायिका का व्यक्तित्व विकसित न था, उसकी गण्ना ब्रेटि उपन्यास की केटि में की जा सकती थी। उस समय आख्यायिका का आकार उपन्यास और छोटी कहानी में केवल आकार का ही भेद था। आकार की भी कोई निश्चित मर्यादा न होने के कारण आख्यायिका यदि कुछ बड़ी हो जाती तो उपन्यास कहलाने लगती और यदि उपन्यास कुछ छोटा है। जाता तो उसे आख्यायिका कहने लगते। इस प्रकार उपन्यास और आख्यायिका परस्पर घनिष्ठ रूप से संबद्ध थी। स्काट और डिकेंस आदि की कुछ त्रौपन्यासिक रचनाएँ त्राकार में दीर्घ न होने के कारण उस समय आख्यायिका की ही कोटि में रखी गई थीं। परंतु कुछ काल के अनंतर जब त्राकार ही त्राख्यायिका की एकमात्र कसीटी न रह गया तथा जब अन्य उपसर्ग भी उसके निरूपण में सहायक हुए, तब आख्यायिका की एक भिन्न कलाकाटि बनी, जो कमशः दृढ़ता धारण करती गई और अब पूर्ण रूप से प्रशस्त है। आकार का भेद, जो कि आरंभिक अवस्था में उपन्यास और कहानी का एकमात्र विभेदकथा, वर्तमान समय में गौण स्थान का ही अधिकारी रह गया है। यद्यपि साधारण रूप से यह स्वीकार किया जाता है कि आख्यायिका का आकार ३००० से लेकर लगभग १२००० शब्दों तक होना चाहिए तथापि इससे कम तथा

श्रिधक शब्द भी श्राख्यायिकाश्रों में पाए जाते हैं श्रीर वे श्राख्यायिकाएं श्रिष्ठ भी मानी जाती हैं। इसका कारण यह है कि उनमें श्राख्यायिका-कला के श्रन्य उपकरण सुचार रूप से प्रस्कृदित हुए हैं श्रीर श्राकार का प्रश्न श्रनावश्यक हो गया है।

विकास की प्रौढ़ावस्था में यद्यपि आख्यायिका के आकार का प्रश्न गौगा अथवा अनावश्यक हो जाता है तो भी प्राथमिक अवस्था में आकार के आधार पर ही उसकी कला उन्नति करने में समर्थ हुई है। उपन्यास और आख्यायिका दोनों ही काल्पनिक सृष्टि हैं। दोनों के। यथार्थ की श्रनुरूपता प्राप्त करना परम त्रावश्यक होता है। दोनों में घटना और पात्रों की ऐसी योजना अनिवार्य रूप से होनी चाहिए जिससे वह काल्पनिक रचना पूर्ण रूप से सजीव हो उठे। साहित्यिक कृति में सजीवता श्रौर वास्तविकता का श्रभाव उसके अस्तित्व पर ही कुठाराघात करता है। अतः यथार्थता का आभास उसमें सदैव मिलना चाहिए। श्रब विचारने की बात-यह है कि उपन्यास का आकार दीर्घ होने के कारण उसमें यथार्थ और सजीव पात्रीं का निर्माण उतना कठिन कार्य नहीं है जितना वह आख्या-यिका में है। उपन्यास के एक लाख या उससे भी अधिक संख्या के शब्दों में वर्णन तथा चित्रण की जितनी सुविधा रहती है उतनी आख्या-यिका के तीन-चार हजार शब्दों में नहीं रह सकती। अतः आख्यायिका-लेखक केा अपने इस स्वल्प संबल का ध्यान रखना अतिशय आवश्यक होता है। वह अपनी कहानी में पात्रों या चरित्रों की संख्या उपन्यास की अपेता अवश्य ही कम रखेगा। वह घटना या परिस्थिति-चक्र के। अधिक सरल बनाने की चेष्टा करेगा, उपन्यास की सी जटिलता और सघनता न लाना चाहेगा। थोड़ा-सा भी ध्यान देने पर यह प्रकट हो जायगा कि आख्यायिका-लेखक के इस विधान में केवल साधारण बुद्धि ही अपेदित है। इसमें कला-संबंधिनी कोई विशेष व्युत्पत्ति नहीं। जिस प्रकार एक व्यक्ति अपने छोटे से घर में बहुसंख्यक अतिथियों का आमंत्रित नहीं कर धकता और न उनके स्वागत-सत्कार या भाजन-

पान की ही उचित व्यवस्था कर सकता है, उसी प्रकार एक आख्यायिका-लेखक भी श्रपने परिमित चेत्र में अनेकानेक चरित्रों और कथानकां की **अवतार्**णा नहीं कर सकता। साधन के उपयुक्त ही साध्य हो सकता है। इस साधन-साध्य के प्रश्न से कुछ ही आगे बढ़ने पर हमें आख्या-यिका के विकास की वह सीढ़ी मिलती है, जा उसे उपन्यास के चेत्र से उठाकर एक दूसरे धरातल पर ला रखती है। इसे हम कहानी-कला के विकास की पहली सोढ़ी कह सकते हैं। अपने साधन और उद्देश की खोर लच्य कर आख्यायिका-कला के आविर्भाव हैं। ने यह नियम बनाया कि प्रत्येक त्राख्यायिका का एक निश्चित लच्च उसे लिखने के पूर्व ही निरूपित कर लिया जाय और उस निश्चित लच्य की पूर्ति के लिये ही घटना, वर्णन, पात्र आदि की सृष्टि की जाय। उक्त घटना और पात्र आदि उस निश्चित लच्य का पूर्ण करन के निमित्त हो, उनकी काई स्वतंत्र सत्ता न हो। त्रारंभ से ही जो वाक्य लिखे जायँ और जो क्रम चलाया जाय, वे उक्त लच्य से ही संबंधित हों, कहीं भी उससे भिन्न न पडें। उपन्यास में इस प्रकार का निर्दिष्ट नियम नहीं होता। परंत श्राख्यायिका में तो श्रादि से श्रंत तक उसका पालन किया जाना अत्यंत आवश्यक है। अतएव उपन्यासेंग में घटनाओं का अनिदिष्ट क्रम और कथा का स्वच्छंद विकास किया जा सकता है किंतु छोटी कहानी या श्राख्यायिका में उसकी सुविधा नहीं मिल सकती। आख्या-यिका की ती एक ही विर्दिष्ट दिशा में आगे बढ़ना पड़ता है। इधर-उधर चक्कर लगाना या भटकना, श्रंतर्कथात्रों की सृष्टि करना उसके लिये निषिद्ध है। यद्यपि यह नहीं कहा जा सकता कि त्राज तक की लिखी गई सभी श्रेष्ठ आख्यायिकाओं में एक मूल कथा के अतिरिक्त दूसरी द्यंतर्कथा के। स्थान ही नहीं दिया गया (इस प्रकार के कठोर नियम साहित्य की भूमि के लिये अपरिचित हैं ) तथापि आख्यायिका-कला के लिये उक्त नियम स्वीकार किया गया है और ऋधिकांश

कहानियों में उसका पालन भी किया गया है।

इस प्रकार आख्यायिका एक ही निश्चित लच्च की ओर उन्मुख होने के कारण उपन्यासों से भिन्न अपनी एक नई शैली भी बनाने में समर्थ हुई है। उपन्यासों से ही नहीं, पुरानी लेखक का व्यक्तित्व कहानियों से भी आधुनिक आख्यायिका की शैली में भिन्नता स्पष्ट प्रकट होती है। उपन्यासों तथा पुराने ढंग की कहानियों में अत्यंत करुण दृश्यों और वर्णनों के साथ प्रहसन भी संमिलित रूप में प्राप्त होता है। यही नहीं, उनमें कहीं धार्मिक श्रीर दार्शनिक सिद्धांतों का जमघट और कहीं आलंकारिक चमत्कार आदि भी सिन्निहित रहते हैं। किंतु आधुनिक विकास-प्राप्त आख्यायिका में इस प्रकार का संमिश्रण नहीं पाया जा सकता। तदनुकूल ही आख्यायिका की शैली अधिक निश्चित प्रभावशालिनी होती है। आख्यायिका-लेखक सदैव पाठक के संमुख उपस्थित होकर आमने सामने बातें करता-सा प्रतीत होता है। उसकी शैली प्रत्यच्च शैली कही जा सकती है। उपन्यास आदि की भौति उसमें अस्पष्ट इंगितों और उल्लेखों का श्रभाव रहता है। उपन्यासकार की भाँति श्राख्यायिका-लेखक श्रपने व्यक्तित्व के। ब्रिपाकर नहीं रख सकता; उसे प्रत्येक च्चाण श्रपने व्यक्तित्व को प्रकट रखना श्रौर अपने-संपूर्ण मंतव्य के। स्पष्टतः कह्ना पड़ता है। उपन्यास-कला के लिये यह आवश्यक नहीं है कि लेखक अपने पाठकों के संमुख मित्र रूप में उपस्थित हो और श्रांतरंग की भाँति ही बातें करे। उसे अपना रहस्य छिपाने का भी अधिकार है। किंतु आख्या-यिका लेखक की शैली पाठक के श्रांतरंग मित्र की-सी होती है। वह घरेल् श्रौर श्रापसी श्रादमियों की भौति गपशप करता है। उसकी कला ऐसी ही शैली की आवश्यकता रखती है। वह व्यक्तिवप्रधान शैली की कला है।

इस स्थान पर यह प्रकट होता है कि आख्यायिका की कला गीति-कविता से अधिक मात्रा में मिलती-जुलती होती है। दोनों ही व्यक्तित्व-प्रधान सृष्टियाँ हैं। गीति-कविता में जिस प्रकार एक ही प्रधान भावना का उच्छवसित करना पड़ता है उसी प्रकार आख्यायिकाओं में भी एक ही प्रधान लहुय की पूर्त करनी पड़ती है। इन दोनों में ही भावना की एक धारा बहती है और सभी हुश्य प्रयोजनीय होते हैं। फालतू वस्तुओं

का नितांत अभाव होने के कारण इसका प्रभाव श्राख्यायिका श्रीर श्रिधिक मार्मिक होता है। कला की दृष्टि से ये गीति-काव्य दोनों ही श्रेष्ट केाटि में श्राती हैं।

एक निश्चित उद्देश या लच्य लेकर लिखी गई आख्यायिका यद्यपि निर्णय-प्रधान होती है, परंतु स्मरण रखना चाहिए कि उसका निर्णय

त्राख्यायिका त्रौर सदैव उपदेशात्मक ही नहीं होता । कुछ विद्वानों का यह मत है कि त्र्यारंभ में ही एक निश्चित उपदेश विचार बना लेने त्रौर उसके निदर्शनार्थ कथा

का सूत्र पिरो देने का लदय रखने के कारण आख्यायिका की कला उपदेशप्रधान होने को बाध्य है। परंतु यह मत सर्वथा सत्य नहीं प्रतीत होता। एक ही भाव या विचार की प्रधानता होते हुए भी कथा की रचना ऐसी की जा सकती है जिसमें घटनाएँ और चरित्र अत्यंत स्वाभाविक रीति से अप्रसर हों और अत्यंत अनिवार्य रूप से उक्त भाव का ध्वनित करें। यह रचनाकार की निपुणता का द्योतक होगा कि वह स्वाभाविक कथानक का ततु तानकर उसमें कथा के लच्च के। इस प्रकार लपेट लें जिस प्रकार माता अपने वाल ह के। गोद में छिपा लेती है। परंतु यदि त्राख्यायिका-लेखक उतना कला-कुशल नहीं है ते। आख्यायका में उपदेश का पुट दूर से ही दिखाई देगा। ऐसी आख्या-यिकाएँ किसी व्याख्यान के अंश-सी प्रतीत होंगी। उनमें उच कला का स्वरूप स्फुटित होता न देख पड़ेगा। वह कार्य कठिन श्रवश्य है जिसके द्वारा रचयिता अपनी रचना-वस्तु में, विशेषकर आख्यायिका जैसी छोटी रचना में, वर्णन और चित्रण का नैसर्गिक सामंजस्य करता हुत्रा, कथा के तद्य का भी स्पष्टतः प्रकट करे। इस उद्देश की सिद्धि के लिये श्रत्यत उच्च केाटि की कल्पना अपेित्त है। इसके लिये यह आवश्यक है कि छोटी सी सीमा में ही श्रनेक प्रकार की सुचार योजनाएँ की जायेँ श्रीर एक परिमित घेरे में ही विशद व्यापार के रूप में घटना,

पात्र तथा परिस्थितियाँ एकत्र की जायँ। एतद्र्थ आख्यायिका-लेखक का उत्कृष्ट केाटि की ध्वन्यात्मक शैली का प्रश्रय लेना पड़ता है, नहीं ती वह स्वल्प सीमा में अपनी अभीष्ट-सिद्धि नहीं कर सकता। आख्यायिका को शैली इसी लिये ध्वनि-गभित, पुष्ट और वेगवती होती है, तथा उसमें शिथिल व्यापार की योजना कदापि नहीं की जाती। त्रारंभ से ही पाठकों का यह विश्वास दिलाना पड़ता है कि जो कुछ आगामी पंक्तियों में कहा जायगा वह विश्वसनीय, रुचिकर और सत्य होगा तथा जिस शैली से विचार व्यक्त किए जायेंगे वह शांजल और त्राकर्षक होगी। उपदेश-प्रधान कहानियों में इतनी कलात्मक योजना नहीं हो सकती, अतः श्रेष्ठ आख्यायिकाएँ उपदेश-प्रधान नहीं होतीं। इसका यह अर्थ नहीं कि वे एक विशिष्ट भाव, विचार या समस्या के। लेकर नहीं चलतीं। बिना वैसा किए ते। आख्यायिका-कला के प्राथमिक स्वरूप की ही सिद्धि होने में बाधा पड़ेगी। परंतु हमारे कथन का आशय यह है कि उनमें कथानक की योजना इस प्रकार की जाती है कि जिससे उक्त भाव, विचार या समस्या स्वभावतः व्वनित होकर उपस्थित हो, ऊपर से लादी गई न जान पड़े। एक एक कि कि कि

एक ही मुख्य लद्य या भाव की अभिव्यक्ति करना, यह ते। आख्या-यिका-कला की अनिवार्य और प्राथमिक विशेषता है। पाश्चात्य देशों में

श्राख्यायिका के उपकरण—(१) उद्देश

स्मिर्ण में हुई थी। अमेरिका ही आधुनिक
आख्यायिका की अवतारमूमि और प्रधान लीलालेत्र माना जाता है। एडगर ऐलेन पे। हाथन तथा बेटहार्ट आदि वहके जगत्प्रसिद्ध आख्यायिका-कला-आविष्कारक हो गए हैं। इनमें भी पे।
की प्रधानता दी जाती है। उपन्यास तथा अविकसित कथा के गर्भ से
आख्यायिका की सर्वप्रथम सृष्टि करने का श्रेय पे। के। ही प्राप्त है। पे।
ने ही सबसे पहले स्पष्ट शब्दों में आख्यायिका की रूप-रचना के। उपन्यास
के वेष-विन्यास से भिन्न बताया। उसने लिखा है कि आख्यायिकालेखक यदि चतुर और कला-कुशल है तो वह अपनी आख्यायिका में

न्त्रं की

पहले कोई घटनाचक बनाकर पीछे उसमें विचारों की शृंखला जोड़ देने की गलती कभी न करेगा। वह सावधान होकर पहले एक विशेष लच्य या प्रभाव की कल्पना कर लेगा। तदनंतर वह ऐसी घटनाओं की सृष्टि करेगा—वस्तु के इस रूप में नियोजित करेगा जिससे वह उक्त लच्य या प्रभाव को अधिक से अधिक सफलतापूर्वक व्यंजित कर सके। यदि प्रथम वाक्य से ही वह उक्त प्रभाव का द्योतन करने में समर्थ नहीं होता तो 'प्रथमप्रासे मिचकापातः' की उक्ति चरितार्थ होती है। पूरे प्रबंध में एक भी शब्द ऐसा न होना चाहिए जिसकी प्ररेगा निश्चित आश्य के। प्रत्यच्च या परोच्च रोति से सिद्ध करने की नहीं होती। इस प्रकार, परिश्रम और कीशलपूर्वक एक चित्र की रचना की जाती है जो उस कलाकार के मन में पूर्ण संतोष-सुख उत्पन्न करता है। आख्यायिका की मूलभूत भावना निर्विकार रूप में बिना किसी बाधा के व्यक्त हो जाती है—यह एक ऐसा उद्देश है जिसकी पूर्ति उपन्यास से कदापि नहीं की जा सकती।

पर उसकी कला में अन्य उपकरण भी संमिलित किए गए हैं। इनमें सबसे अधिक उल्लेखनीय फ्रेंच कहानी-लेखकों (२) घटना और पात्र द्वारा नियोजित नाटकीय उपकरण कहा जा सकता है। इसका स्वरूप सममने के लिये फ्रांस देश में प्रचलित नाटक-संकृतन संबंधी नियम पर (जो अशुद्ध सिद्ध हो चुका है) ध्यान देना घड़ता है। वह नियम यह था कि नाटक में एक ही वस्तु का विन्यास एक ही स्थान पर तथा एक ही दिन में होना चाहिए। वस्तु, स्थान और काल का यह संकृतन-त्रय आख्यायिका में भी चरितार्थ किया गया। नया नियम यह बना कि छोटी कहानी या गल्प एक ही पात्र; एक ही घटना, एक ही भाव अथवा एक ही हस्य से उत्पन्न भाव-राशिका चित्रण कर सकती है। इस नए नियम का पालन यद्यपि पूर्ण रूप से न किया जा सकता था और न किया गया तो भी इसके फल-स्वरूप आख्यायिका-कला में कितप्य महत्त्वपूर्ण परिवर्तन हुए। सबसे बड़ा प्रभाव यह पड़ा

कि नाटक की भाँति आख्यायिका में आकर्षण उत्पन्न करनेवाली सामग्री की योजना अधिक होने लगी। उसकी वस्तु का विन्यास इस प्रकार किया जाने लगा जिससे कथा के बीच में घटना का उत्थान, चरमावस्था, पुनः पतन की लड़ी सजाई गई और इसी नाटकीय प्रभावशाली घटनाचक्र के अंतर्गत पात्रों का भी चित्रण किया गया। घटनाओं का कम ऐसा रखा गया जो पात्रों के जीवन-क्रम के स्वाभाविक फल-स्वरूप होता तथा जिससे पात्रों का आगामी विकास अभिन्न रूप से जुड़ा होता। इस प्रकार घटना और पात्र अन्योन्याश्रित बना दिए गए तथा दोनों के ही संमिलित उत्थान के द्वारा नाटकीय चमत्कार सिन्निहित किया गया। कथा में नायक के। प्रधानता दी गई तथा उसके ही संसर्ग से घटनाओं का संघटन किया जाने लगा। घटनाओं में तीव्रता तथा प्रभावोत्पादकता की मात्रा अधिक रहने लगी तथा नायक की रंगस्थली अर्थात् कथा का देशकाल विशेष सावधानी के साथ यथार्थता का पूर्ण आभास लिए हुए अंकित किया जाने लगा।

इस नवीन नाटकीय तत्त्व के साथ जब हम पूर्वोक्त तत्त्व को मिलाकर रखते हैं तब आख्यायिका की एक व्यापक तथा विशिष्ट व्याख्या
नाटकीय आख्यान तैयार हो जाती है। उसे हम इन शब्दों में व्यक्त
कर सकते हैं कि आख्यायिका एक निश्चित लच्च
या प्रभाव के रखकर लिखा गया है नाटकीय आख्यान है। इस व्याख्या के
अंतर्गत आख्यायिका- कला का स्वक्तप आ जाता है। इसके अतिरिक्त इख
विद्वानों ने कुछ अन्य उपकरणों का उल्लेख भी किया है, परंतु सूक्तम
रीति से विचार करने पर प्रकट होगा कि वे सभी उपकरण इस व्याख्या
की सीमा में आ जाते हैं। उदाहरण के लिए एक मत यह है कि आख्यायिका का एक अनिवार्य उपकरण संनिप्त प्रणालों से भावाभिव्यक्ति करना
भी है। यद्यपि हम यह स्वीकार करते हैं कि यह संनिप्त शैली आख्यायिका की एक प्रधान विशेषता है और इसी कारण आख्यायिका की कला
के। ध्वनि-विशिष्ट कहा गया है परंतु उसकी यह विशेषता हमारी
व्याख्या के ही अंतर्गत आती है। एक विशेष लच्च या प्रभाव के। ही

मृतिमान् करने के उद्देश से लिखी गई आख्यायिका संचिप्त शैली का प्रश्रय लेने तथा ध्वनि-विशिष्ट होने का बाध्य है। परंतु इसका यह ऋर्थ नहीं कि आख्यायिका-लेखक संचिप्त होने की लालसा में कथा के स्वाभाविक कम को ही नष्ट कर दे और अपने उद्योग में असफन सिद्ध हो। आख्यायिका का विकास अप्रतिहत होना चाहिए। उसे संचिप्त करने का यदि कुछ अर्थ हो सकता है तो इतना ही कि अनावश्यक वर्णन तथा शब्दाइंबर से उसकी क्लेवर वृद्धिन की जाय। परंतु यह सिद्धांत तो साहित्य के सभी यंगों के लिये समान रूप से सत्य है। आख्यायिका में भी इसका प्रयोग सीमित नहीं रह सकता। इतना अवश्य कहा जा सकता है कि श्रेष्ट आख्यायिका-लेखकों ने बड़ी ही प्रोद, अर्थ-सबल तथा रपष्ट अभिव्यक्ति की चेष्टा की और-उसमें सफलता भी प्राप्तकी है। परंतु यह उनकी व्यक्तिगत या वर्गगत विशे प्तामानीजासकतीहै। प्राख्यायिका-कलाकायहकोई स्वतंत्र सिद्धांत नहीं। इसे सिन्निहित घनिष्ठ और एकी भूत प्रभाव उत्पन्न करने का एक साथन स्वीकार किया जा सकता है। इसी प्रकार एक दूसरा मत यह है कि संघटन की पुष्टता भी श्राख्यायिका की एक अभिन्न विशेषता मानी जानी चाहिए। किंतु यह तो आख्यायिका के नाटकीय तत्त्व से ही सबद्ध एक उपकरण है। उपर नाटकीय तत्त्व की चर्चा करते हुए हम कह चुके हैं कि घटना का पात्रों के साथ अन्योन्याश्रित संबंध तथा उनका संमिलित आरोह-अवरोह नाटकीय प्रभाव उत्पन्न करने के लिये आवश्यक समभा गया है। आख्या-यिका के संघटन की पृष्टता के पत्तपातियों का भी प्राय: यही मत है। अतः इस मत को भी हम उक्त व्याख्या की सीमा में संमिलित कर सकते हैं। उसे अलग से उपस्थित करने की कोई आवश्यकता नहीं प्रतीत होती।

इस प्रकार एक श्रोर श्रमेरिका श्रोर दूसरी श्रोर फ्रांस से श्राख्यायिका-कला के जो उपादान प्राप्त हुए उनसे उसकी पूर्ण श्री-वृद्धि हुई। कहा जा

त्र्यास्यायिका त्र्यौर लोक सेवा सकता है कि उन्हीं दो प्रमुख उपादानों से आख्या-यिका का व्यक्तित्व प्रकट होता है। परंतु इससे यह न सममना चाहिए कि अन्य देशों में आख्या-

यिका की उन्नति हुई ही नहीं। उपर हम कह चुके हैं कि स्राख्यायिका का

त्राकार त्राधुनिक युग के पाठकों के लिए विशेष सुविधाजनक है। श्रतः जन-समूह में अपने विचारों और सिद्धांतों के प्रचारार्थ इसका प्रयोग किया जाना स्वाभाविक ही था। लाकशित्तण या समाज-सेवा का उद्देश रखकर आख्यायिका के चेत्र में आनेवालों में रूसी साहित्यिकों कास्थान सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है। रूस देश में सामाजिक उथल-पुथल के साथ ही विचारों की क्रांति भी हो रही थी। अभिनव प्रकार के आदर्श का लेकर रूसी कहानी-लेखकों ने आख्यायिका का सामृहिक प्रचार की एक मशीन बना लिया है। उत्कृष्ट केाटि के कलाकारों का सहयोग पाने के कारण इन प्रचार-संबंधी कहानियों में सामाजिक जीवन के बड़े ही मार्मिक तत्त्व सित्रहित किए गए। परंतु यह स्वीकार करना पड़ता है कि रूसी आख्यायिकाओं में विविधता और अनेकरूप चित्रण की कमी है। वहाँ की प्रायः अधिकांश आख्यायिकाएँ दुःखांत हैं। अनेकानेक कहानियों में अधिकतर किसी किसान या मजदूर पर किए गए उच्च वर्गवालों के अत्या-चारों का वर्णन मिलेगा। विवश होकर उक्त अत्याचार-अस्त किसान अपनी मानसिक पीड़ा के शमन के लिये मिद्रा पानकरने लगता है या अन्य प्रकार से चरित्रभ्रष्ट होता है। इस प्रकार के वर्णन बड़े शक्तिशाली श्रौर मने। वृत्तियों पर अधिकार कर लेनेवाले होते हैं। यदि पाठक की मनःशक्ति अधिक बलशालिनी नहीं है तो उसका मस्तिष्क इन्हीं दुखपूर्ण दृश्यों से भर जाता है और वह अन्य पकार की साहित्यक रचनाओं का त्रानंद लेने में त्रसमर्थ हो जाता है। दुःख की गहरी रेखा उसके मस्तिष्क में भी रेखाएँ य्रांकित कर देती हैं यौर वह साहित्य के हल्के चित्रणों तथा विनादमय त्राख्यानों का रस नहीं लेसकता। यह धारणा दूर कर दी जाय कि आख्यायिका के। कलापूर्ण बनाने के लिये उसे विषादमय तथा उद्दोगजनक भी बना देना चाहिए। आख्यायिका के लिये जिस प्रकार दुःखांत उसी प्रकार सुखांत दृश्य भी उपयोगी हैं। आख्या-यिका-लेखक विनादशील व्यक्तिहा ता भी अथवा वह गंभीर प्रकृति का हो तो भी श्रष्ट श्राख्यायिकाएँ लिख सकता है। केवल उसमें उपयुक्त प्रतिभा, अनुभव तथा आख्यायिका-कला की अभिज्ञता होनी चाहिए।

ऐसी पुस्तकों को कमा नहीं है जिनमें आख्यायिका-लेखकों को श्रेष्ट कहानियाँ लिखने की ज्यावहारिक विधियाँ बताई गई हैं। यदि उनमें से कुछ चुनी हुई विधियाँ ही संकलित कर दी श्राख्यायिका के सिद्धांत जायँ तो एक बड़ा सा निबंध प्रस्तुत हो सकता है। परंतु उससे अधिक लाभ की संभावना नहीं। इस प्रकार की विधियों की जानकारी से उच्च केटि के आख्यायिका-लेखक की सृष्टि नहीं की जा सकती। प्रसिद्ध लोकोक्ति के त्र्यनुसार प्रकृति ही वह सर्व-श्रोष्ठ तथा उपयोगिनी पुस्तक है जिसके पन्ने सबके लिए समान रूप से खुले हुए हैं। जिस मनुष्य में जितनी श्रिधिक श्राहिका शक्ति हैं।गी वह उतना ही बड़ा रचनाकार हो सकता है। यह शक्ति भी स्वय प्रकृति की देन है जो अभ्यास के द्वारा और भी उन्नत की जा सकती है। तो भी प्राख्यायिका-कला के प्रधान तत्त्वों तथा उसके विकास की कुछ मुख्य दिशाओं के दर्शन से नवीन अभ्यासियों का बहुत कुछ सहायता मिल सकती है। ऊपर जा कुछ कहा गया है उसके आधार पर पाठक समभ सकते हैं कि प्रकृति के रहस्यों का गंभीर निरीच्च , सांसारिक अनुभव की प्रचुरता तथा नवीन उद्भावना की शक्ति जिस प्रकार श्रन्य साहित्यिक रचनाश्रों के लिए श्रावश्यक है उसी प्रकार श्राख्यायिकाश्रों के लिये भी है। श्राख्यायिका-कला की जानकारी से भी रचियतात्रों के। लाभ उठाना चाहिए। शैली के विषय में यह समम लेना चाहिए कि आख्यायिका के छोटे घेरे में प्रभावशालिता पर पूरा ध्यान देना होता है। एतद्र्थ श्रेष्ठ आख्यायिकाकारों ने नियम-सा बना लिया है कि वे कथनापकथन की नाटकीय तथा अर्थ-सबल शैली का हीं कहानियों में प्रयोग करेंगे। कथने। पकथन का आख्यायिका के लिये बहुत बड़ा महत्त्व है। जा लेखक वस्तु-वर्णन के द्वारा अपना मंतव्य प्रकट करता है उसे बड़े विस्तार की आवश्यकता होती है। पाठकों को उस वर्णन पर विश्वास करने का प्रेरित करना पडता है-इसमें अधिक कठिनाई का सामना करना होता है। किंतु कथनोपकथन के द्वारा — यदि वह अत्यंत मार्मिक तथा वास्तविक हो तो-एक अनाखा चमत्कार

उत्पन्न किया जा सकता है और पाठक स्वतः उससे अपना निष्कि निकाल लेता है। कथने।पकथन की वास्तिविकता का अर्थ यह नहीं कि साधारण मंनुष्य जिस प्रकार बातचीत करते हैं उसी का अनुसरण किया जाय। आधुनिक कथने।पकथन, जिसका प्रयोग नाटक तथा आस्यायिका में किया जाता है, अत्यंत मामिंक मने।वैज्ञानिक वस्तु है। इसका उपयोग उत्तम कोटि के कलाकार करते और उनमें बौद्धिक उत्कर्ण की पराकाष्ट्रा दिखा देते हैं। उनके हाथों में पड़कर कथने।पकथन श्रेष्ठ ध्वन्यात्मक अभिव्यक्ति की प्रणाली बन जाता है। आस्यायिका में भी इसी के प्रयोग का चलन हो गया है। इसी के फल-स्वरूप विद्वानों का एक वर्ग आस्यायिका की कला के। संकेत-मूलक कला कहता है। इसी के कारण आस्यायिका का अध्ययन पाठकों की बुद्ध का तकाजा करता है। उपन्यास की भाँति आस्यायिका पढ़कर जिज्ञासा की शांति नहीं होती, वह और बढ़ती है। अधिक उत्तित होकर पाठक को बुद्ध जीव-जगत के रहस्यों के। जानने के लिये उन्मुख होती है। यह आधुनिक आख्यायिका की बौद्धिक विशेषता उसे उपन्यासों से भिन्न कोटि में ला रखती है।

बौद्धिक वृत्ति जागरूक रहने के कारण आख्यायिका का पाठक उसके लेखक से बहुत अधिक विवेक की अपेत्ता रखता है। लेखक को भी तद्नुसार ही अधिक कौशल-पूर्वक अपना कार्य करना पड़ता है। वह अपनी आख्यायिका में कहीं भी अविश्वसनीय अंश न आने देगा ऐसा अंश जो पाठक की कल्पना को कुछ भी खटके। वह आख्यान को अधिक स्थायी प्रभावकारक बनाने के आशय से वस्तुओं के रूप, रस, गंध, स्पर्श आदि का सूच्म वर्णन करेगा—ये तन्मत्राएँ पाठक के मन में बैठ जाती हैं और उसकी स्पृति को दृढ़ करती हैं।

यह कहा जा सकता है कि आख्यायिका की विशेषता प्रदर्शित करते हुए जो बातें उपर कही गई हैं वे साहित्य के अन्य अंगों के संबंध में भी चरितार्थ होती हैं। विशेषतः उपन्यास की रचना में तो आख्यायिका के सभी तत्त्व आ जाते हैं। इसके उत्तर में यही कहा जा सकता है कि साहित्य का एक अंग दूसरे अंग से घनिष्ठ रूप से संलग्न है। विशेषतः

उपन्यास श्रौर आख्यायिका का अत्यंत आत्मीय संबंध है। पहले हम उपन्यास के। आख्यायिका का जनक कह चुके हैं। इसितये यह आशा न करनी चाहिए कि आख्यायिका के विषय की बातें अन्य साहित्यांगों से नितांत पृथक् हैं। ऐसा समभना तो साहित्य-तत्त्व से ही अनिभज्ञता प्रकट करना होगा। आरंभिक अध्याय से ही हम कहते आ रहे हैं कि साहित्य एक अखंड सृष्टि है। उसके भेदोपभेद केवल व्यावहारिक सुविधा के लिये किए गए हैं। इस व्यावहारिक भेद में भी आख्यायिका और उपन्यास एक दूसरे के श्रातिशय निकट हैं। अतः इस प्रसंग में हमने इन दोनों निकटतम वस्तुत्रों की ही विशेषतात्रों पर अधिक दृष्टि डाली है, जिसमें इनकी पृथक्ता का अंश प्रकाश में आवे। हमारे उद्देश की सिद्धि के लिये यही आवश्यक भी है, क्योंकि यहाँ हमारा प्रयोजन आख्यायिका के एक विशेष साहित्यकोटि में नियोजित करना—साहित्य के विविध श्रंगों के बीच उसके व्यक्तित्व का प्रदर्शन करना ही रहा है। यहाँ हम साहित्य की उसके व्यापक रूप में नहीं देख रहे हैं, यहाँ खंडशः उसके एक वर्ग की मीमांसा की जा रही है। अतः यहाँ हम पुनः कह सकते हैं कि आख्यायिका और उपन्यास में वास्तविक भेद हैं। किसी लेखक की रचनाएँ देखकर हम पहचान सकते हैं कि उसकी प्रवृत्ति उपन्यास की खोर अधिक है या आख्यांयिका की श्रोर। यदि वह बड़े-बड़े कथानकों का निर्माण करने में सिद्धहस्त जान पड़े, चरित्रों की अधिक संख्या संघटित कर शक्तिपूर्ण रोति से उनका निर्वाह कर सके तो उसमें आख्यायिका-लेखक की कुछ उपर्युक्त विशेषताएँ होते हुए भी उसे प्रधानतः उपन्यासकार ही माना जायगा। परंतु यदि लेखक में शुद्ध तथा स्पष्ट अभिवयक्ति करने की प्रवृत्ति है, यदि उसके लिये घटना का महत्त्व चरित्र के महत्त्व से न्यून है, यदि उसकी व्यंजना की शक्ति विस्तृत वर्णन की शक्ति से अधिक प्रबल है, यदि वह ऐसी संगठित रचनाएँ करने में पटु है जिनमें एक भी वाक्य त्रानावश्यक या व्यर्थ नहीं, तो समभना चाहिए कि उक्त लेखक ग्राख्या-यिका के चेत्र में कार्य करने और यशस्त्री होने के लिये ही उत्पन्न हुआ है।

## (३) निबंध

त्राकार में आख्यायिका के अनुरूप परंतु अन्य कतिपय गुगों में उससे भिन्नता लिए हुए निबंध नाम का एक स्वतंत्र साहित्यिक वर्ग विद्वानों के द्वारा स्वीकार किया गया है। आकार निवंध की विशेषता से ही नहीं, अन्य प्रकार से भी आख्यायिका और निबंध परस्पर समता रखते हैं। दोनों ही एक निश्चित विषय या लच्य लेकर लिखे जाते हैं श्रौर उसके पूर्ण हो जाने पर समाप्त हो जाते हैं। दोनों ही अपना अपना पृथक् व्यक्तित्व रखते हैं। जिस प्रकार किसी उपन्यास का एक परिच्छेद या प्रकरण आख्यायिका नहीं कहा जा सकता वरन् आख्यायिका कहलाने के लिये उसमें आख्यायिका-शैली की विशेषताएँ तथा उसकी कलात्मक पूर्णता आवश्यक है, उसी प्रकार किसी दार्शनिक या साहित्यक यंथ का एक अध्याय निबंध के नाम से अभिहित नहीं हो सकता। निबंध की कोटि तक पहुँचने के लिये उसमें वह सब सामग्री सन्निहित की जानी चाहिए जिससे उसका व्यक्तित्व प्रकट हो सके। निबंध के व्यक्तित्व का विकास अपने देश में प्राचीन काल से ही हुआ है परंतु वह एक भिन्न प्रकार का विकास है, जा आधुनिक निब ध के साहित्यिक विकास से बहुत कम समता रखता है। प्राचीन संस्कृत परंपरा के श्रनुसार निबंध केवल बौद्धिक श्रभिव्यक्ति का साधन बनाया गया। भारत का सूचम दार्शनिक विश्लेषण और क्रमबद्ध वैज्ञा-निक श्रभिव्यक्ति जगत्प्रसिद्ध है। इसी दार्शनिक विश्लेषण के लिये निबंध का प्रयोग किया गया. श्रतः उसकी शैली पूर्ण रूप से वस्तु-प्रधान श्रीर कहीं कहीं जटिल तथा सृत्रबद्ध हो गई। एक निश्चित विषय को लेकर उसके श्रंग श्रंग की मीमासा ऐसे निःशंक रूप में की गई कि उसमें लेखक की व्यक्तिगत सत्ता की छाया भी न छू पाई। ऐसे निबंध स्वभावतः ही बुद्धि विशिष्ट, रूच श्रीर वैज्ञानिक कोटिक्रम से संयुक्त हुए। प्राचीन निबंधों की यही प्रमुख विशेषता है कि वे लौह-च्याच्छद् में जकड़े हुए परतंत्र स्वरूप में प्रकट हुए, जिनमें न्यायशास्त्र के हेतु-निगमन हुण्टांत श्रादि सब शृंखलाबद्ध पद्धितयों को श्रवतारणा हुई। प्राचीन निबंध इसी कारण शुद्ध साहित्यिक कोटि में स्थान न प्राप्त कर सके। वे एक प्रकार से विज्ञान की विश्लेषणात्मक कोटि में रख दिए गए। साहित्य की रसात्म इता का उनमें बहुत कुछ श्रभाव रहा। न तो उनमें व्यक्तित्व की कोई चमत्कारपूर्ण मुद्रा दिखाई दी श्रीर न उनमें भावना-प्रधान शैली का प्रवेश ही हो पाया।

निवंध का साहित्यिक विकास पाश्चात्य देशों में प्राचीन यूनान त्रौर रोम से त्रारंभ हुन्रा, परंतु वहाँ उसे कोई विशिष्ट मर्यादा प्राप्त न हो

सकी। सर्वप्रथम फ्रांस देश के मौनटेन नाम ह निवंध का विकास <mark>रचनाकार द्वारा निबंध को एक खतंत्र संमानित</mark> पद प्राप्त हो सका। मौनटेन के निबंध 'एसे' नाम से लिखे गए थे श्रीर यही नाम अब निबंध-मात्र का प्रायः सभी पाश्चात्य दंशों में प्रचलित हो गया है। इस बात से भी निबंधों के चेत्र में मौनटेन की महत्ता प्रकट होती है। 'एसे' शब्द का ब्युत्पत्त्यर्थ प्रयत्न या प्रयास माना गया है। मौनटेन के 'एसे' व्यक्तिगत विचारों का एक कलात्मक सूत्र में पिरो देने का प्रयास करते हैं। उसकी शैली बड़ी ही रोचक और भावमय हुई। किसी विशेष विषय का शीर्षक रखकर उसके द्यांतर्गत जीव-जगत् के अनेक पहलुओं का स्पर्श करते हुए मौनटन के 'एसे' स्वतंत्र श्रनुभवों की मनोरम तालिका के रूप में प्रकट हुए। 'एसे' एक प्रकार से पूर्णतः व्यक्तिगत प्रयास है। उसमें परंपरा या रूढ़ि से प्राप्त विचारों का सन्निवेश करने की प्रथा नहीं रखी गई। रचनाकार स्वतः अपनी प्राकृत श्रनुभूति की सहायता से उनकी रचना करता और प्रायः रूढ़ विचारों का खंडन भी करता है। कुछ काल के अनंतर प्राचीन पद्धतियों और सामाजिक रीतियों की निस्सारता प्रदर्शित करनेवाले निबंध-लेखकों की एक टोली ही तैयार हो गई जिनकी शैली व्यंग्य और विनोद की विशिष्टता से समन्वित हुई। कहने का आशय यह है कि आरंभिक अवस्था से ही निबंध का अधार व्यक्तिगत प्रयास होने के कारण उसमें नैसर्गिक श्रौर तर्कसंमत भावनात्रों तथा विचारों का प्रचुर मात्रा में प्रवेश हुत्रा श्रीर त्रागे चलकर वे निबंध रूढ़ियों के आंदोलन करनेवाले श्रीर बुद्धिसंमत मौलिक अनुभितियों का प्रकट करनेवाले प्रमुख साधन सिद्ध हुए।

बुद्धि और भावना के चेत्र में नवीनता का आग्रह करनेवाले मौनदेन के निबंध अनुपम आकर्षण्युक्त और हृद्यप्राही थे। मौनटेन के निबंधों में पांडित्य की मात्रा उतनी नहीं थी जितनी स्वच्छ श्रौर व्यक्तिगत श्रनु-भूति से सनी हुई भाव-योजना की। मौनटेन के लिये यह त्रावश्यक न था कि वह किसी निश्चित विषय पर निबंध लिखने बैठे और उस पर चतुर्दिक् विचार करके अपना निष्कर्ष सुनाए। उसकी शैली कुछ और ही थी। उसके निबंधों का एक निश्चित विषय तो अवश्य रहता था परंत उसके 'एसे' उस विषय की परिधि से ही घिरे नहीं रहते थे। प्रस्तुत विषय के साथ अप्रसर होते हुए उक्त विषय के संसर्ग से जो प्रासंगिक विषय संमुख उपस्थित हो जाते थे उनका स्रोर भी मौनटेन को लेखनी बढ जाती थी। इस प्रकार वह विषयांतर में भी पड जाता था। ध्रनेक बार उसे एक त्रिषयांतर से दूसरे और दूसरे से तीसरे की त्रोर जाते देखा जा सकता है। इससे प्रकट होता है कि मौनटेन के लिये निबंध का विषय केवल आरंभ में लेखनी को उत्तीजत करनेवाली एक प्ररेगा-मात्र थी श्रीर एक बार जब उसकी लेखनी चल पड़ती थी तब वह अन्य प्ररेगाओं के वशीभूत होकर आगे बढ़ती रहती थी। परंतु इसका यह अर्थ नहीं है कि मौनटेन की रचनाओं में निबंध की शृंखला नितांत उच्छित्र है-उसमें विचारों का कोई तारतम्य ही नहीं। यदि ऐसा होता तो उसके निबंध कलात्म कपूर्णता के त्रभाव में साहित्य की भूमि में पदा-र्पण ही न कर पाते, उन्हें विशिष्ट साहित्यिक पद प्राप्त करने का तो प्रश्न ही न होता। वास्तव में उसके 'एसे' विषय के मुख्य सूत्र को पकड़कर ही चलते हैं और श्रात्यंतिक रूप से उसका त्याग कभी नहीं करते। वह विषयांतर में अवश्य चला जाता है परंतु वहाँ से लौटकर पुनः मुख्य विषय पर पहुँचता है। निबंध क समाप्त होने पर हम उसकी श्रंतिनहित एकता का श्रनुभव करते हैं। यही मौनटेन के निबंधों को साहित्य की कोटि में बने रहने देने की योग्यता कही जा सकती है।

निवंध-लेखन की वह आरंभिक शैली, जिसका जन्मदाता मौनटेन माना जाता है, पाश्चात्य देशों में बड़ महत्त्व की दृष्टि से देखी जाती है। कहना तो यह चाहिएकि निबंध को एक विशिष्ट साहित्यिक व्यक्तित्व उसी शैली के द्वारा प्राप्त हुआ है। यद्यपि समय समय पर कुछ परिवर्तन भी हुए हैं, परंतु प्रधान रूप से निबंधों का आदर्श मौनटेन की कृतियाँ ही मानी जाती हैं। अतः हमें उस पर भली भौति दृष्टि डाल लेनी चाहिए। मौनटेन के निवंध उस कोटि की रचनाएँ हैं जैसी किसी विशेष विषय पर बातचीत करते हुए पंडित मित्रों की मंडली में हुत्रा करती हैं। वह मंडली मित्रों की होने के कारण उसमें आत्मीयता का ही मलकता भाव है। मौनटेन के निबंधों में भी आत्मीयता का भाव भलकता है। एक विशेष विषय पर जब कई मित्र बातें करते हैं तब विषय का महीन सूत्र ही संमुख रहता है, बातों की कोई परिमिति नहीं रह जाती। ऐसी बातचीत में मैत्री-सुलभ सहानुभूति और भावमयता की मात्रा कम नहीं रहती। च्यक्तियों के एकत्र वार्तालाप से उसमें कल्पना की भी अच्छी मात्रा सन्नि-विष्ट हो जाता है; क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति अपने अनुभव का उपयोग करता है और दूसरों के अनुभव की वृद्धि में सहायक बनता है। मौनटेन के निवंधों में ये सभी गुरापाए जाते हैं। व्यापक सहानुभूति और आत्मीयता के वातावरण के साथ व्यक्तिगत और खानुभूति के विचारों की नैसर्गिकता उनमें रहती है। कल्पना की सहायता से लखक एक विषय से दूसरे का सूत्र पकड़कर आगे बढ़ता और अनेक खंड-चित्रों की सृष्टि करता है। उन अनेक खंड-चित्रों में समन्वय की एक संक्रित धारा भी रहती है। यही पाश्चात्य देशों की निबंध रचना का आदर्श स्वरूप है।

निबंध के इस स्वरूप की तुलना एक ओर आख्यायिका और दूसरी अोर गीत-कविता से की जा सकती है। आख्यायिका को एक विशेष समस्या या वस्तु-व्यापार पर आदि से अंत तक

प्रकाश डालना पड़ता है। अतः टार्च-लाइट की भाँति उसकी शैली अधिक तीव्र और केंद्रीभूत होती है। निबंध की शैली में शैथिल्यपूर्ण वाठावरण की ही प्रधानता होती है। वह किसीविशेष दिशा

की श्रोर श्रतिशय उद्युक्त होकर नहीं चलती। यह शैथिल्य-जिसमें द्यात्मीयता और सुकरता की ध्वनि भरी रहती है-निबंध की कला-जन्य विशेषता है। इसका यह अर्थ नहीं है कि साधारण लेखकों की अपरिपृष्ट-रचनात्रों का-सा रौथिल्य निबंध की विशेषता है त्रौर निबंध-लेखक का कार्य प्रारंभिक अथवा निम्न कोटि का साहित्यिक कार्य है। बात बिल्कुल ही विपरीत है। वास्तव में निबंध की शिथिल शैली अत्यधिक प्रभावशालिनी होनी चाहिए। बौद्धिक विचारों की शुष्कता श्रौर दुरूहता को दूर करने के लिये निबंध-लेखकों का यह प्रधान साधन है जिससे वे पाठकों के हृदय को श्रपनी श्रोर लगा सकें। उन्हें शैथिल्यपूर्ण हलका वातावरण बनाना कला की दृष्टि से त्रावश्यक होता है। त्राख्यायिका-लेखक घटनात्रों त्रौर पात्रों की योजना से श्राकर्षण संचित करता है। गीत-कविता में भावना की तन्मयता श्रौर व्यक्तिगत श्रभिव्यक्ति की श्रात्मीयता पाठकों को श्रपनी त्रोर खींचती है। निबंध लेखक को ये सब सुविधाएँ श्रांशिक रूप स ही प्राप्त हैं। वह न तो काव्य की रसमयता का लाभ उठा सकता है, न मानवीय कथानक की सहानुभूति एकत्र कर सकता है अतः वह इन दोनों के बीच में अपना स्थान बनाता श्रीर दोनों के उपकरणों का श्रंश-रूप मे उपयोग करता है। इस दृष्टि से निबंध को आख्यायिका और गीत-रचना के बीच की वस्तु भी कहा जा सकता है।

मौनः न की इस आदर्श निबंध-रचना के उपरांत कितने ही जगत्प्रसिद्ध निबंध-लेखक हुए जिनकी शैली उनकी निजी विशेषताओं से युक्त हुई। ऐसे लेखकों के द्वारा निबंध के चेत्र में महत्त्वपूर्ण परिवर्तन भी हुए। निबंधों की व्यापकता और भी बढ़ी तथा उनमें कितनी ही विभिन्न शैलियों का सिन्नवेश हुन्ना। इँगलैंड में प्रसिद्ध निबंध-लेखक बेकन का उदय सर्वप्रथम हुन्ना। वह एक उच्च कोटि का दार्शनिक और विचारक था। उसके निबंधों में उसकी दार्शनिक आंतर्द्ध की छाप सर्वत्र प्राप्त होती है। बेकन के निबंध विचार-परिपृष्ट और उसकी शैली तार्किक थी। परंतु उसमें भावमयता भी अच्छी मात्रा में पाई जाती है। बौद्धक विकास के साथ ही बेकन को मनुष्य-जीवन की सूच्स सत्ताएँ भी

श्रवगत थीं। अपने निबंधों में वह उनकी सहायता से बड़ा ही मामिक प्रभाव उत्पन्न करता है। वेकन ने गहन और गृढ़ विचारों को अपनी गंभीर शैली द्वारा व्यक्त किया और इस प्रकार वे एक नई पद्धित चलाने-वाले सिद्ध हुए। उसके अनुयायियों का एक वर्ग उसके निबंध-शैली को ही आदर्श शैली मानता है। उस शैली में मौनटेन की-सी स्वच्छंदता नहीं है। उसके स्थान पर बौद्धिक और मनोवैज्ञानिक सूच्मता तथा कुछ आदर्शोन्मुख भावुकता का संमिश्रण है। यद्यिप कुछ स्वदेश-प्रेमी श्रारंज आलोचकों ने वेकन को निबंध-रचना के चेत्र में सर्वोत्कृष्ट महत्त्व देना चाहा है परंतु अधिकांश निष्पच समालोचक यह स्वीकार करते हैं कि मौनटेन के निबंधों की शैली ही आदर्श मानी जानी चाहिए।

वेकन के निबंधों की क्षिष्टता हमें प्राचीन भारतीय दार्शनिक निबंध लेखकों की याद दिलाती है जिनका इस प्रकरण के आरंभ में उल्लेख किया जा चुका है। हम कह चुके हैं कि उस शैली की रचनाएँ साहित्य की सीमा से कुछ दूर वैज्ञानिक कोटि में आती हैं। परंतु वेकन के निबंधों का ध्येय साहित्यक था। वे मनुष्यों की अंतर्शत्तियों को प्रभावित करने का लच्य लेकर लिखे गए। केवल तार्किक विश्लेषण ही उनका उहें श नहीं था।

वेकन के उपरांत श्रॅगरेजी निबंध-लेखकों का द्वितीय प्रसिद्ध उत्थान स्टील, एडीसन, डाक्टर जानसन तथा उनके सहयोगियों के आगमन से आरंभ हुआ। ये सब एक ही वर्ग के लेखक कहे जा सकते हैं, यद्यपि इनकी शैलियों में थोड़ी-बहुत भिन्नता श्रवश्य पाई जाती है। इस वर्ग के लेखक का लच्य सामाजिक बुराइयों, जड़ताओं और रुढ़ियों के विरोध में विनोद तथा व्यंग्यपूर्ण शैली की टिप्पिएयाँ लिखना था। इन लेखकों के उदय के साथ ही सामयिक पत्रों और पत्रिकाओं आदि का भी श्रीगऐश हुआ जो दैनिक, साप्ताहिक, पाचिक अथवा मासिक रूप में प्रकाशित होने लगे। इन पत्रों के उपयुक्त ही निबंधों का आकार भी था। एक श्रक में एक विशेष समस्या पर प्रकाश डालने के लिये जो निबंध लिखा जाता था वह प्रायः उसी में समाप्त भी हो जाता था। इन अ

विशेष प्रकार के व्यक्तियों का चित्रण करने के उद्देश से भी विनोद्पूर्ण प्रबंध लिखे गए। उनमें से कतिपय उन पत्रों के कई अंशों में क्रमशः एक ही शीर्षक से प्रकाशित हुए। परंतु अधिकतर निबंध एक अंक में ही समाप्त कर दिए गए है। पुनः उसी शीर्षक से उसी व्यक्ति का चित्रण करते हुए दूसरा निबंध लिखा गया है। कहने का आशय यह है कि निबंधों का आकार अधिक विस्तार-प्राप्त नहीं बनाया गया। उसके संचिप्त रूप की रन्ना की गई।

इन पत्रिका-निबंधों श्रौर वैयक्तिक-चित्रणों की शैली भी मौनटेन की-सी सरलता श्रौर स्वाभाविकता लिए हुए है। तत्कालीन श्रॅगरेजी-साहित्य के विकास में इन निबंधों का बड़ा ही उच्च स्थान है। इनमें भी स्टील श्रौर एडीसन की जेड़ी श्रधिक महत्त्वपूर्ण मानी जाती है।

सामयिक पत्रों के प्रकाशित होने के पश्चात् निबंधों की कई श्रन्य कोटियाँ भी प्रचलित हुई। उनमें एक तो साहित्यिक त्र्यालोचना-संबंधी निबंधों की कोटि है। निबंधों की केाटियाँ काटि के प्रसिद्ध लेखकों में मेथ्यू आर्नल्ड, हेज-लिट, डीक्वेंसी, लेहंट आदि अँगरेजी साहित्य में आदर की दृष्टि से देखे जाते हैं। उनमें विचारों की मौलिकता, क्रम-बद्धता और विशद अभि-व्यक्ति प्रधान रूप से प्रकट हुई है। व्यक्तिगत चिंतन का गुगा पूर्ण-ह्म से इन लेखकों में मिलता है श्रीर यह निवंध-रचना का एक श्रनिवार्य गुगा मान लिया गया है। इसी विशेषता के कारण उक्त निबंध-लेखक साहित्य में त्राहत स्थान प्राप्त कर सके। व्यक्तिगत विचारों का एक अनोखा त्राकर्षण होता है जो रसज्ञों पर श्रपनी मुद्रा श्रंकित किए विना नहीं रहता। उन विचारों को व्यक्त करने में लेखक अपने ट्यक्तित्व को भी प्रकट ही कर देता है। इस प्रकार निबंध के उस प्रधान स्वरूप की, जिसका उल्लेख मौनटेन की आदर्श निबंध-रचना की चर्चा करते हुए ऊपर किया गया है, भलक उनमें स्पष्ट रूप से मिलती है। वे यद्यपि विचारों को व्यक्त करते हैं परंतु उनके भीतर भावना

का एक सूक्ष्म तंतु सदैव निहित रहता है। यही उनको निबंध की कोटि

में महत्त्वपूर्ण स्थान का अधिकारी बनाता है।

इस काल के, दूसरी कोटि के निबंध-लेखकों में दो परस्पर विरुद्ध वर्ग देखे जाते हैं। प्रधानतः यह विरोध आकार का विरोध है। इनमें एक वर्ग वृहदाकार निबंध लिखकर संमुख आया और दूसरा अत्यधिक संचिप्त निबंध टिप्पणियों या रेखा-चित्रों के रूप में लेकर पहुँचा। वृहत्काय निबंध पुस्तकाकार प्रकाशित हुए। इनके लेखकों में मेकाले का नाम भारत में विशेष प्रसिद्ध है। मेकाले की शैली अत्यंत अतिशयाक्ति-पूर्ण और चमत्कारिणी थी। उसकी शैली की विशेषता और आकर्षण इसी चमत्कार में है जो काल्पनिक विशिष्टता की द्योतक है। परंतु इस वर्ग के निबंध साहित्य में अधिक उत्कृष्ट स्थान न प्राप्त कर सके। इनका विरोधी वर्ग, जिसमें संचिप्त रेखा-चित्र अंकित करने की पद्धित चली, सामयिक पत्रों में वरावर स्थान प्राप्त करता रहा और अब भी पा रहा है। इस वर्ग के निबंधकारों में आधुनिक काल के हेराल्ड लास्की की अच्छी ख्याति ऑगरेजों तथा अँगरेजी जाननेवाले भारतीयों में है।

इनके श्रांतिरिक्त कार्लाइल, रिकन तथा इमरसन श्रादि लेखकों की एक विशिष्ट कीट निवंध-चेत्र में स्वीकार की गई है। ये श्रांतिशय भावनामय श्रोर श्राध्यात्मिक प्रवृत्ति के लेखक हो गए हैं। इनमें से रिकन तथा कार्लाइल ने इँगलैंड में तथा इमरसन ने श्रमेरिका में जन्म लेकर विश्वख्याति प्राप्त की है। इनकी शैली में भावुकता की मात्रा स्वभावत: श्राधिक है, परंतु वह अत्यंत उत्कृष्ट कीट की मर्मस्पिशिनी भावुकता है। वह भावुकता उनकी चित्तवृत्तियों के श्रंतरतम की पुकार सी विदित होती है। वह उस प्रकार की हलकी श्रीर सस्ती भावप्रवणता नहीं जो उपदेशकों श्रीर व्याख्यानदाता हों में देखी जाती है। वह गंभीर मानसिक उद्देलन के फल-स्वरूप प्रकट हुई है, श्रत: उसमें व्यक्तिगत श्रनुभूति का पूर्ण वशीकरण वर्तमान है। मानसिक वृत्तियों के सूदम स्तरों में ये लेखक बड़ी मनोहारिणी गति से विचरण करते हैं, श्रत:

इनकी उक्तियों में केवल शाब्दिक चमत्कार का आडंबर नहीं है। इनके बिनंधों में उपदेश की अच्छी मात्रा होने के कारण यद्यपि कुछ लोग इन्हें उपदेश-प्रधान और धार्मिक लेखक मानते हैं परंतु वास्तव में वे किसी रूढ़िबद्ध धार्मिक परंपरा के उपदेशक या पादरी कोटि के व्यक्ति नहीं थे। उनके लेखों में उच कोटि की साहित्यिक भाव-सबलता पाई जाती है।

पाश्चात्य निवंध—लेखकों का ऊपर जा विवरण दिया गया उसका उद्देश निबंध की ऐतिहासिक चर्चा करना नहीं है। उसका उद्देश निबंध की उन भिन्न भिन्न शैलियों का उल्लेख करना और उनकी विशे षतात्रों की त्रोर ध्यान त्राकर्षित कराना है जे। त्रिधिक ख्यात ही चुकी हैं। इनमें से प्रत्येक शैली में निबंध-लेखक-कला की प्रमुख विशे-षताएँ वर्तमान हैं। उन विशेषतात्रों की चर्चा भी यथास्थान की जा चुकी है। ऋँगरेजी साहित्य से ही अधिक संबंध होने के कारण हमने मौनटेन के अतिरिक्त इस कला के जिन प्रतिनिधियों का नामोल्लेख किया है वे ऋँगरेज या अमेरिकन ही हैं। मौनटेन यूरोप का प्रसिद्ध निवंध-लेखक और उसकी कला का प्रधान आविष्कर्ता हो गया है। इस विषय में वह अँगरेजी साहित्य का भी पथ-प्रदशक है। उसके लिखे निवंधों का अनुवाद अँगरेजी में हुआ है। यही नहीं, उसकी शैली की छाप प्राय: सभी श्रेष्ठ निबंध-लखकों में पाई जाती है। वह छाप अनुकरण-जन्य नहीं है, क्योंकि निबंध-लेखक-कला के मूल में ही श्रमुकरण का निषेध है। वैयक्तिक अनुमूति की व्यंजना निबंधकार का प्रथम साव्य है। परंतु किसी न किसी रूप में मौनटेन का प्रभाव यूरोप के अनेक निवंध-लेखकों में पाया जाता है।

श्रुंगरेजी का एक श्रेष्ठ निबंध-लेखक चार्स्स लेंब, जिसका हम श्रंत में उल्लेख कर रहे हैं, एक प्रकार से फ़्रांसीसी मौनटेन का श्रुँगरेजी विकास है। उसके निबंधों में, जा श्रिधकांश श्रात्मकथा कहे जा सकते हैं, श्रुँगरेजी निबंध-लेखक पराकाष्ठा पर पहुँच गया है। श्राश्चर्य यह है कि इस श्रत्यन्त सरल प्रकृति लेखक में, जा मामूली कुर्क का काम करता था, मस्तिष्क-विकार के भी परमाणु मौजूद थे शौर उसकी भगिनी मेरी तो पगली ही हो गई थी। परंतु लेंब अपने निवंधों में अपनी ही घरेळू कथा इतने निष्कपट रूप से कहता और पुराने संस्मरण इतने स्वाभा-विक रूप से संमुख उपस्थित करता है कि पाठक मुग्ध हो जाते हैं। निवंधा का वास्तविक वातावरण उसकी रचनाओं में प्राय: सर्वत्र दिखाई देता है। वह वातावरण स्वच्छ, स्वाभाविक, स्वानुभूति और सहानुभूति-पूर्ण है—यही संत्रेप में कहा जा सकता है।

आधुनिक हिंदी-साहित्य में निबंधों का श्रीगरोश कितने ही वर्ष पूर्व हो चुका है। परंतु श्रभी उत्तम कोटि के निबंधों की उत्लेखनीय

मात्रा नहीं हो सकी है। अंगरेजी की भाँति हिंदी में निबंध निबंध की भिन्न भिन्न शैलियों का विकास यहाँ धीरे धीरे हो रहा है। भारतेंदु हरिश्चंद्र श्रीर उनके समकालीन निबंध-लेखकों में अधिकांश निवंध-लखन-कला से अवगत नहीं थे। उनमें से कुछ तो अपने निवंधों का आरंभ 'कोटिश: धन्यवाद उस परम पिता परमेश्वर को हैं त्रादि शब्दों से करते थे। उनमें त्रानुप्रास त्रादि शाब्दिक प्रयोगों का प्राधान्य है। बिना अर्थ की भूमिका बाँधने की भी परिपाटी चल गई थी। रूढ़िगत धार्मिकता स्रौर भावुकता का प्रकाशन भी अधिक मात्रा में किया गया था। परंतु हरिश्चंद्रजी तथा उनके समकालीन कतिपय लेखकों ने निबंध-रचना में कुछ सफलता भी प्राप्त की। इस च्रेत्र में सबसे अधिक उत्कृष्ट कार्य पं० प्रतापनारायण मिश्र का माना जायगा। उनके समकालीन तथा परवर्ती भी कोई उनके समकच नहीं पहुँचते । विनोद की मात्रा के साथ साथ प्रतापनारायगाजी में स्वगत भाव को ऋत्यंत स्पष्ट श्रौर स्वाभाविक रूप से कह सुनाने की चमता थी। आत्मीयता उनकी शैली का विशिष्ट गुण है। अन्य लेखकों में उसके बदले कित्रिम गंभीरता का पुट रहता है जो उक्त कला के लिये बड़ा व्याचात सिद्ध हुआ है। पंडित प्रतापनारायण मिश्र की आधुनिक हिंदी का 'मौनटेन' या 'लेंब' कहा जा सकता है।

गंभीरता-समन्वित शैली को अपनानेवाले लेखक अब तक इस चेत्र में अधिक सफल नहीं हो सके हैं। पंडित बालकृष्ण भट्ट, पंडित महावीर- प्रसाद द्विवेदी तथा पंडित रामचंद्र शुक्ल आदि ने इस त्तेत्र में अच्छा कार्य किया है। पंडित बदरीनारायण चौधरी, पंडित अंबिकाद्त व्यास तथा पंडित नाधवप्रसाद मिश्र के निबंध या तो भाषा के अलंकरण-भार में दब गए हैं या साधारण कोटि की भावुकता और धार्मिकता का द्योतन करते हैं। उच्च कोटि के भावना-संवित्त निबंध लिखनेवालों में श्रीयुत् पूर्णिसह तथा गुलावरायजी के निबंध अप्रगण्य हैं। इनकी शैली रिकन और इमरसन आदि के टक्कर की है परंतु इनकी रचनाओं की संख्या थोड़ी ही हो सकी है।

साहित्यिक विषयों के निबंधों का भी आरंभ हो चुका है। इस चेत्र में अभी और प्रौढ़ता तथा प्रांजलता आने की आवश्यकता है। आशा है निबंध-रचना का सर्वांगीण विकास हमारी हिंदी भाषा में शीच ही होगा।

(४) मुक्तक-काव्य

श्राष्ट्रिक काल में एक नए प्रकार की गद्य-रचना का सूत्रपात हुआ है। उसमें भावों या विशिष्ट मानसिक श्रवस्थाओं श्रथवा किएपत या प्राकृतिक बातों पर छोटे-छोटे निबंध मुक्तक-काव्य लिखे जाते हैं। इनकी विशेषता यही है कि इनकी भाषा भावों या विचारों के सर्वथा श्रमुकूल होती है। वतमान समय में पद्य में जो स्थान रहस्यवादी कविता का है वही स्थान हिंदी गद्य में इन मुक्तक-काव्यों का है। इसका श्रारंभ बंगाली साहित्य के श्राधार पर हुआ, पर श्रव ये स्वतंत्र होकर श्रपने श्रस्तित्व की साची दे रहे हैं। इस प्रकार के गद्य काव्यों का प्रचार दिनोंदिन बढ़ रहा है। इसका श्रारंभ 'श्रंतस्तल' नामक प्रथ से हुआ श्रीर श्रव तो अनेक लेखकों की उत्कृष्ट कृतियाँ देखने में श्राती हैं।

( ५) साहित्यिक आलोचना

कुछ विद्वानों ने आधुनिक काल में साहित्यिक आलोचना की भी गद्य-काव्य के अंतर्गत माना है। हम इस पुस्तक के आंतिम अध्याय में आलोचना के संबंध में अपने विचार प्रकट करेंगे। अतएव यहाँ केवल इसका उल्लेख कर दिया गया है।

## त्रुठा ऋध्याय

t died ander stone and it deed a ment

11/5

## रस और शैली

मनुष्य-मात्र की यह स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है कि वह अपने भावों तथा विचारों को दूसरों पर प्रकट करे श्रीर स्वयं बड़ी उत्सुकता से दूसरे के भावों श्रौर विचारों को सुने श्रौर समके। वह साहित्य की मूल श्रपनी कल्पना की सहायता से ईश्वर, जीव तथा मनोवृत्तियाँ जगत् के विविध विषयों के संबंध में कितने ही बातें सोचता है तथा वागाी के द्वारा उन्हें व्यक्त करने की चेष्टा करता है। वाणी का वरदान उसे चिरकाल से प्राप्त है स्त्रीर उसका उपयोग भी वह चिरकाल से करता आ रहा है। प्रेम, द्या, करुणा, द्वेष, घृणा तथा क्रोध त्रादि मानसिक वृत्तियों का त्राभिव्यंजन तो मानव-समाज अत्यंत प्राचीन काल से करता ही है, साथ ही प्रकृति के नाना रूपों से उद्भूत अपने मनोविकारों तथा जीवन की अन्यान्य परिस्थितियों के संबंध में अपने अनुभवों को व्यक्त करने में भी उसे एक प्रकार का संतोष, तृप्ति अथवा आनंद प्राप्त होता है। यह सत्य है कि सब मनुष्यों में न तो अभिव्यंजन की शक्ति एक-सी होती है और न सब मनुष्यों के त्र्यनुभवों की मात्रा तथा विचारों की गंभीरता ही एक सी-होती है, परंतु साधारगतः यह प्रवृत्ति प्रत्येक मनुष्य में पाई जाती है। मनुष्य की इसी प्रवृत्ति की प्रेरगा से ज्ञान श्रीर शक्ति के उस भांडार का सृजन, संचय श्रीर संवर्द्धन होता है जिसे हम साहित्य कहते हैं।

साहित्य के मूल में स्थित इन मनोवृत्तियों के श्रितिरिक्त एक दूसरी प्रवृत्ति भी है जो सभ्य मानव-समाज में सर्वत्र पाई जाती है और जिससे साहित्य में एक श्रुलोकिक चमत्कार तथा मनोहारिता श्रा जाती है। इसे हम सौंदर्य की भावना कहते हैं। सौंदर्य-प्रियता की ही सहायता से मनुष्य अपने उद्गारों में "रस" भर देता है जिससे इस प्रकार के अलौकिक और अनिर्वचनीय आनंद की उपलब्धि होती है और जिसे साहित्यकारों ने "ब्रह्मानंद्सहोद्र" की उपाधि दी है। सौंद्र्य-प्रियता की भावना ही शुद्ध साहित्य को एक और तो जटिल और नीरस दार्शनिक तत्त्वों से अलग करती तथा दूसरी और उसे मानव-मात्र के लिये आकर्षक बनाती है। जैसे सब मनुष्यों में मनोवृत्तियाँ एक-सी नहीं होतीं वैसे ही सौंद्र्य-प्रियता की भावना सबमें समान रूप से विक सित नहीं होती; सभ्यता तथा संस्कृति के अनुसार भिन्न भिन्न मनुष्यों में उसके भिन्न भिन्न स्वरूप हो जाते हैं। परन्तु इसका यह आशय नहीं कि हम प्रयन्न करके किसी देश अथवा काल के साहित्य में उपयुक्त भावना की न्यूनता अथवा अधिकता का पता नहीं लगा सकते या उसके विभिन्न स्वरूपों को समभ नहीं सकते।

इस प्रकार एक खोर तो हम अपने भावों, विचारों, खाकांचाओं तथा कल्पनात्रों का श्रभिव्यंजन करते हैं और दूसरी श्रोर अपने सींदर्यज्ञान के भावपन्न तथा कलापन्न सहारे उन्हें सुन्दरतम बनाते तथा उनमें एक अद् भुत आकर्षण का आविभीव करते हैं। इन्हीं दो मूल तत्त्वों के अधार परसाहित्य के दो पत्त हो जाते हैं। जिन्हें हम भाव-पत्त तथा कलापत्त कहते हैं। यदापि साहित्य के इन दोनों पत्तों में बड़ा वितष्ठ संबंध है और दोनों के समुचित संयोग और सामंजस्य से ही साहित्य को स्थायित्व मिलता तथा उसका सचा स्वरूप उपस्थित होता है, तथापि साधारण विवेचन के लिये ये दोनों पच अलग अलग माने जा सकते हैं श्रौर इन पर भिन्न भिन्न दृष्टियों से विचार किया जा सकता है। साहित्य के विकास के साथ उसके दोनों पत्तों का विकास भी होता जाता है पर उनमें समन्वय नहीं बना रहता। तात्पर्य यह कि दोनों पत्तों का समान रूप से विकास होना त्रावश्यक नहीं है। किसी युगमें भावपत्त की प्रधानता श्रौर कलापच की न्यूनता तथा किसी दूसरे युग में इसके विपरीत परिस्थिति हो जाती है। इसलिये साहित्य के इन दोनों ऋंगों का श्रालग श्रालग विवेचन करना केवल श्रावश्यक ही नहीं, वरन् कभी कभी अनिवार्य भी हो जाता है।

साहित्य के इन दोनों अंगों में से उसके भावात्मक अंग की अपेचाकृत प्रधानता मानी जाती है त्रौर कलापच को गौगस्थान दिया जाता है। सच तो यह है कि साहित्य में भावपच ही सब कुछ है, कलापच्च उसका सहायक तथा उत्कर्षवर्द्धक-मात्र हैं । साथ ही भावपत्त पर विचार करना भी अपेत्ताकृत जटिल तथा दुरूह है; क्योंकि मनुष्य की मनावृत्तियाँ जटिल तथा दुक्ह हुआ करती हैं; उनमें श्रंखला तथा नियम हुँ इनिकालना सरलकाम नहीं होता। मनुष्य के भाव श्रीर विचार तथा उसकी कल्पनाएँ भी बड़ी विचित्र तथा श्रनोखी हुश्रा करती हैं। साहित्य मनुष्य के इन्हीं विचित्र श्रीर श्रनीखे भावों, विचारों तथा कल्पनात्रों का व्यक्त स्वरूप है, त्रात: उसमें भी मानव-स्वभाव-सुलभ सभी विशेषताएँ होती हैं। साहित्य में जो विचित्रता तथा अनेकरूपता दिखाई देती है उसके मूल में मानव स्वभाव की विचित्रता तथा अभेक रूपता है। हम स्वयं देखते हैं कि हमारी प्रवृत्ति सदा एक सी नहीं रहती। कभी तो हम अनेक अनोखी कल्पनाएँ किया करते हैं और कभी बहुत से साधा-रण विचार हमारे मन में उठते हैं, कभी हम बातचीत करते हैं और कभी कथा-कहानी कहते हैं; कभी हम जीवन के जटिल तथा गंभीर प्रश्नों पर विचार करते हैं ऋौर कभी उसके सरल मनोरंजक स्वरूपकी व्याख्या करते हैं, कभी हम आत्मचितन में लीन रहते हैं और कभी हमारी दृष्टि समाज अथवा बाह्य जगत् पर आ जमती है। सारांश यह कि हमारी प्रवृत्ति सदा एक-सी नहीं रहती। प्रवृत्तियों की इसी अनेकरूपता के कारण साहित्य में भी अनेकरूपता दिखाई देती है। कविता, नाटक, उपन्यास, अख्यायिका, निबंध त्रादि जो साहित्य के विभिन्न त्रंग हैं त्रीर इन मुख्य मुख्य त्रंगों के भी जो अनेक उपांग हैं, उसका काग्ए यही है कि मनुष्य की मनोवृत्तियों के भी अनेक अंग और उपांग होते हैं तथा उनकी भी विभिन्न श्रेणियाँ होती हैं। इन ऋंगों, उपांगों एवं श्रेणियों के होते हुए भी मानव स्वभाव के मूल में भावात्मक साम्य होता है, अतएव साहित्य में भी अनेकह्मपता के होते हुए भी भावना-मूलक समता दिखाई देती है और इसी समता पर लक्ष्य रखते हुए हम साहित्य के इस पत्त का विवेचन करते हैं।

जिस प्रकार मनुष्यों में अपने भावों तथा विचारों की व्यक्त करने की स्वाभाविक इच्छा होती है उसी प्रकार उन भावों तथा विचारों की सुंदरतम, शृंखलाबद्ध तथा चमत्कारपूर्ण बनाने की अभिलाषा भी उनमें होती है। यही अभि-

लाषा साहित्य-कला के मूल में रहती है और इसी की प्रेरणा से स्थल. नीरस तथा विश्वंखल विचारों को सूक्ष्म, सरस श्रीर शृंखलाबद्ध साहि-त्यिक स्वरूप प्राप्त होता है। भावों के श्रिभिन्यंजन का साधन भाषा है श्रौर भाषा के श्राधार शब्द हैं जा वाक्यों में पिरोए जाने पर श्रपनी सार्थकता प्रदर्शित करते हैं। श्रतः शब्दों तथा वाक्यों का निरंतर संस्कार करते रहने एवं उपयुक्त रीति से उनका प्रयोग करने से ही ऋधिक से अधिक प्रभावोत्पादकता आ सकती है। इसके अतिरिक्त प्रचलित लोकोक्तियों का समुचित प्रयोग तथा भाव-व्यंजन की अनेक आलंकारिक प्रणालियों का उपयोग भी साहित्य-प्रंथों की एक विशेषता है। कविता में भावों के उपयुक्त मनीहर छंदों का प्रयोग तो चिरकाल से होता आ रहा है ख्रौर नित्य नवीन छंदों का निर्माण भी साहित्य के कलापत्त की पुष्टि करता है। भाषा की गति या प्रवाह, वाक्यों का समीकरण, शब्दों की लाचिएक तथा व्यंजनामूलक शक्तियों का अधिकाधिक प्रयोग ही साहित्य के कलापच के विकास की सीढ़ियाँ हैं, इस विषय का विस्तृत विवरण त्र्यलंकार-शास्त्रों तथा लच्चग्-ग्रंथों में मिलता है। श्रथे में लच्चण-प्रथों में इसे साहित्य-शास्त्र कहा गया है।

हम पिछले श्रध्यायों में इस बात की श्रमेक बार कई स्थानों पर लिख चुके हैं कि सब प्रकार के काव्यों में जीवन-व्यापार के निरीत्तरण काव्य के तस्व यहारा जिस सूचित सामग्री को किव श्रपने कौशल की सहायता से काव्य-कला का रूप देता है, वह बुद्धि-तत्त्व, कल्पना-तत्त्व श्रीर रागात्मक तत्त्व की श्राश्रित रहती है। हम यह भी बता खुके हैं कि बुद्धि-तत्त्व से हमारा श्रभिप्राय उन विचारों से है जिन्हें कोई लेखक या किव श्रपने विषय के प्रतिपादन में प्रयुक्त करता है श्रीर श्रपनी कृति में श्रभिव्यक्त करता है। कल्पना-तत्त्व से

हमारा श्रभिप्राय मन में किसी विषय का चित्र श्रंकित करने की शक्ति से है, जिसे किव या लेखक श्रपनी कृति में प्रदिशत करके पाठकों के हृद्य-चक्षु के संमुख भी वैसा ही चित्र उपस्थित करने का प्रयत्न करता है। रागात्मक तत्त्व से हमारा श्रभिप्राय उन भावों से है जिनकों किव या लेखक का काव्य-विषय स्वयं उसके हृदय में उत्पन्न करता है श्रीर जिनका वह श्रपनी कृति द्वारा श्रपने पाठकों के हृदय में संचार करना चाहता है। ये तीनों तत्त्व सब प्रकार के काव्यों के, चाहे वह कितता हो, चाहे गद्य-काव्य हो, श्राधार, प्राण या श्रंतरात्मा हैं। इनके बिना काव्य श्रपना सहज सुचार श्रीर मनोसुरधकारी रूप धारण नहीं कर सकता, चाहे उसमें बाहरी सज-धज या बनावट-सजावट कितनी ही श्रधिक श्रीर कितनी ही श्रच्छी क्यों न हो। इस श्रध्याय में हम काव्य के श्राधारों तथा उसकी बाहरी सज-धज के संबंध में श्रपने विचार प्रकट करेंगे।

इन तीनों तत्त्वों का परस्पर बड़ा चनिष्ठ संबंध है; श्रीर काव्य में तो इनका ऐसा संमिश्रण हो जाता है कि इनका विश्लेषण करके इन्हें श्रलग श्रलग करना किठन ही नहीं, एक प्रकार से श्रसंभव भी है। प्रायः देखने में श्राता है कि एक ही पदार्थ के देखने पर हमारे मन में विचार, कल्पना तथा मनोवेगों की एक साथ उत्पत्ति होती है। यद्यपि ये तीनों बातें भिन्न-भिन्न मानसिक क्रियाश्रों के न्यापारों के भिन्न-भिन्न स्प हैं, पर कहाँ एक ही समाप्ति होकर दूसरे का श्रारम्भ होता है श्रथवा उनकी उत्पत्ति का क्रम किस प्रकार है, इसका निर्णय करना श्रीर एक विभाजक रेखा खींचकर उनकी सीमाएँ निर्धारित करना श्रसंभव है। इस कठिनाई के रहते हुए भी हम तीनों तत्त्वों का कुछ विवरण देना श्रावश्यक सममते हैं।

मनुष्य का निर्माण इतना जटिल है कि अभी तक इस निर्माण के तत्त्वों का पूरा पूरा समम्भने और समभाने अंतः करण की वृत्तियाँ में वैज्ञानिक और दार्शनिक दोनों विफल रहे हैं। साधारणतः वैज्ञानिकों के मत से मनुष्य शारीर अंतिर मन

का संयोग है। शरीर का निर्माण जड़ पदार्थों से हुन्ना है; न्नतएव उसके विषय में पदार्थ-विज्ञान के विद्वानों ने बहुत कुछ सूक्ष्म विवेचना की है। शरीर के व्यापार, क्रियाएँ, गुण न्नौर कार्य पदार्थ-विज्ञान के सिद्धांतों न्नौर नियमों के न्नानुसार होते हैं। इसलिये शरीर शास्त्र का विवेचन तो सहज है, परंतु मन का विवेचन उतना सहज नहीं है।

श्रंत:करण से हमारा तात्पर्य उसी भीतरी इंद्रिय से है जो संकल्प, विकल्प, निश्चय, स्मरण तथा सुख-दु:ख श्रादि का श्रनुभव करती है। कार्य-भेद से श्रंत:करण की चार वृत्तियाँ मानी गई हैं—मन, बुद्धि, चित्त श्रोर श्रहंकार। मन की वृत्ति से संकल्प-विकल्प होता है, बुद्धि का कार्य विवेक या निश्चय करना है; चित्त का कार्य वातों का श्रनुसंधान करना है श्रोर श्रहंकार-वृत्ति से संसार के श्रन्य पदार्थों के साथ हमारा संबंध दिखाई पड़ता है। वेदांतसार के श्रनुसार मन श्रोर बुद्धि के श्रंतर्गत श्रनुसंधानात्मक वृत्ति को चित्त कहा है। श्रंत:करण की उत्पत्ति पंचभूतों को गुण-समष्टि से मानी गई है श्रोर मन तथा बुद्धि उसकी दो वृत्तियाँ वताई गई हैं। इनमें से मन को संशयात्मक श्रीर बुद्धि को निश्चयात्मक कहा है। वेदांत में प्राण को मन का कारण कहा है श्रीर मृत्यु होने पर उसका प्राण में लय हो जाना माना है। कई दार्शनिक श्रंथों में मन या चित्त का स्थान हृद्य माना है।

पाश्चात्य विद्वान् अंतः करण के सब व्यापारों का स्थान मस्तिष्क में मानते हैं जो समस्त ज्ञान-तंतुओं का केंद्र-स्थान है। खोपड़ी के भीतर जो टेढ़ी-मेढ़ी गुरियों की सी बनावट होती है, वही मस्तिष्क है। उसी के सूक्ष्म मज्ञा-तंतुजाल श्रीर कोशों की किया के द्वारा सार मानसिक व्यापार होते हैं। भूतवादी वैज्ञानिकों के मत से चित्त, मन या श्रातमा कोई पृथक् वस्तु नहीं है, केवल व्यापार-विशेष का नाम है, जो छोटे जीवों में बहुत ही श्रन्थ परिमाण में होता है श्रीर बड़े जीवों में क्रमशः बढ़ता जाता है। इस व्यापार का प्राण-रस के कुछ विकारों के साथ नित्य संबंध है। प्राण-रस के ये विकार श्रत्यंत निम्न श्रेणी के जीवों में प्रायः शरीर भर में होते हैं; पर उच्च प्राणियों में क्रमशः इन विकारों

के लिये विशेष स्थान नियत होते जाते हैं ऋौर उनसे इंद्रियों ऋौर

मस्तिष्क की सृष्टि होती है।

पश्चात्य विद्वान् मन के विषय में न तो श्रभी तक श्रपने सिद्धांत स्थिर कर सके हैं श्रीर न उसकी कोई ठीक परिभाषा ही बता सके हैं। कोई तो कहता है कि मन वह है जो विचार करता, समरण करता, तक करता श्रीर श्राकांचा करता है। दूसरा कहता है कि जिसे हम मन कहते हैं, वह केवल भिन्न भिन्न विषयों के इंद्रिय-ज्ञान का समुचय या ढेर है, जो किसी श्रज्ञात संबंध से इकट्टा हो जाता है। तीसरा कहता है कि ज्ञान-विषयक कल्पनाश्रों के परे मन कोई ऐसी वस्तु है जो इन कल्पनाश्रों को देखती, सममती श्रीर इसके विषय में कई कियाएँ करती है, जैसे श्राकांचा, तर्क, समरण श्रादि। चौथे महाशय मन को मनोविकारों को श्रांखला या माला मानते हैं। पाँचवे महाशय कहते हैं कि मन का यथार्थ ज्ञान उसके राग, संकल्प श्रीर बुद्धि-विषयक तीन विशिष्ट गुणों पर विचार करने से हो सकता है।

इन सब बातों के कहने का तात्पर्य इतना ही है कि अभी तक पाश्चात्य विद्वानों ने इस संबंध में कोई ऐसा सिद्धांत नहीं स्थिर किया है जो सबको मान्य हो। हमारे यहाँ अंतः करण से प्रारंभ करके उसकी चार वृत्तियों में मन, बुद्धि, चित्त और अहंकार को गिना दिया है। इसमें भी चित्त को मन और बुद्धि के अंतगत माना है। पाश्चात्य विद्वान् मन के द्वारा अंतर्बोध का होना मानते हैं और उसके गुण राग,

संकल्प और बुद्धि बताते हैं।

हमारा उद्देश मनोविज्ञान-शास्त्र का विवेचन करना नहीं है। हमारे काम के लिये तो इतना ही जान लेना यथेष्ट होगा कि राग और बुद्धि ऐसी मानसिक वृत्तियाँ हैं जिनका काव्य से घनिष्ठ संबंध है। विचार

और कल्पना के ही अंतर्गत आ जाता है।

मनाविज्ञान में बुद्धि को बहुत ऊँचा स्थान दिया गया है। मानसिक कार्यों में इसकी प्रधानता रहती है। हमारे यहाँ इसे खंत:करण की निश्चयात्मिका वृत्ति माना है। इसे हम मन की चेतन-शक्ति भी कह सकते हैं। इसी की सहायता से सब प्रकार के इंद्रिय-ज्ञान या मने।वेगादि का बोध होता है। जब हमें किसी वस्तु का ज्ञान होता है,

तब बुद्धि के ही द्वारा उसके संबंध के विचारों की उत्पत्ति होती है। दार्शनिकों ने विचार के दो त्र्यथं लिए हैं। पहला त्र्यथं तो उन सब मानसिक स्थितियों का है जिनका बुद्धि द्वारा श्रंतर्बोध या ज्ञान होता है। इस श्रर्थ के अनुसार विचार में मनोराग, संकल्प, इच्छा त्रादि सबका समावेश हो जाता है। दूसरा श्रर्थ शब्द का वह रूपहै जो वाणी द्वारा प्रकाशित किया जाता है। कुछ लोग विचार से बुद्धि के उस कार्य का अर्थ लेते हैं जा करपना द्वारा होता है। साहित्य-शास्त्र के लिए इन सूक्ष्म विचारों की त्रावश्यकता नहीं है। हमारे लिये तो इतना ही जान लेना बहुत है कि जब हमारा मन बुद्धि द्वारा किसी ज्ञान का प्राप्त कर लेता है, तब उसके संबंध में अनेक प्रकार के भाव हमारे मन में श्राभिव्यक्त होते हैं। जब हम किसी नदी-तालाब, पेड़-फूल, घर-दूकान, स्त्री-पुरुष आदि को देखते हैं, तब भिन्न-भिन्न मानसिक कियात्रों के कारण हमारे मन में कुछ भाव त्राभिन्यक्त होते हैं। इन्हों मानसिक भावों का नाम विचार है। जैसा कि हम पहले लिख चके हैं, प्रत्येक लेखक या कवि अपने विषय के प्रतिपादन में कुछ विचारों का प्रयोग करता है स्त्रौर उन्हें स्त्रपनी कृति में स्त्रभिव्यक्त करता है। विचारों की उत्तमता के विषय में कुछ कहने की आवश्यकता नहीं है: क्योंकि यदि यह गुण किसी काव्य में न हो तो वह निकृष्ट, निरुपयोगी श्रीर हानिकारक हो जाता है। श्रातएव विचारों की श्रेष्ठता ध्यान देने योग्य है। कवि या लेखक को इनके द्वारा समाज का हित करने की श्रोर सदा दत्तचित्त रहना चाहिए। पर यह तभी संभव है जब वह स्वयं परिमाजित, संस्कृत श्रीर उच विचारों का केंद्र हो श्रीर श्रपने पाठकों के मन में उन विचारों का संचार करके उन्हें उच भावों से परिपूर्ण तथा उसके कारण त्रानंदित कर सके। काव्य में बुद्धितत्त्व का यही उद्देश है ऋौर इसी को काव्य में सुचार रूप से सुव्यवस्थित करने में किव या लेखक का कौशल तथा उसकी महत्ता श्रभिन्यक्त होती है।

काव्य का दूसरा तथ्य कल्पना है। दार्शनिकों ने सब प्रकार के ज्ञान की पाँच श्रवस्थाएँ मानी हैं -परिज्ञान, स्मर्गा, कल्पना, विचार श्रौर सहज ज्ञान। सबसे पहले हमें बाह्य पदार्थों का कल्पना-तत्त्व ज्ञान अपनी ज्ञानेंद्रियों अर्थात् आँख, कान, नाक, जिह्ना श्रीर त्वचा से होता है। जब हम किसी मनुष्य के सामने जाते हैं, तब हमारे नेत्रों के द्वारा उस मनुष्य का प्रतिबिंव हमारे मन पर पड़ता है। जब तक हम उस मनुष्य को देखते हैं, तब तक वह प्रतिबिंव स्पष्ट रहता है; परंतु जब हम नेत्र बंद कर लेते हैं, तब वह प्रतिबिंब विलीन हो जाता है। इस प्रकार के ज्ञान को "परिज्ञान" कहते हैं। यदि हमने उस मनुष्य को ध्यान से देखा है, तो पीछे से आवश्यकता पड़ने पर "स्मरण" शक्ति की सहायता से हम उस मनुष्य के रूपादि का कुछ ध्यान कर सकते हैं; परंत फिर भी पहले की नाई स्पष्ट चित्र हमारे सामने नहीं आ जाता। यदि हम उसी मनुष्य की बार बार देखें और ध्यान से उसके प्रत्येक यंग की बनावट तथा उसके रूपादि की अपने मन में बैठा लें, तो फिर हमारी स्मरण-शक्ति कुछ अधिक सहायता कर सकती है और हमारे मन में उस व्यक्ति का एक स्पष्ट चित्र-सा बन जाता है। यह कार्य मन की स्मरण-शक्ति के द्वारा संपन्न होता है।

मान लीजिए कि उक्त मनुष्य, जिसका हमें पहले पहले आँखों द्वारा परिज्ञान हुआ और जिसका चित्र हम अपने मन पर स्मरण-शक्ति द्वारा खचित कर सके हैं, एक ऑगरेज है। हमने एक संन्यासी को भी देखा है और हमें उस संन्यासी के रूप, आकर तथा उसके बस्नों के रंग का स्मरण है। अब यदि हम चाहें तो अपने मन में उस ऑगरेज का सूट, बूट छीन-कर उसे संन्यासी का गेरुआ बस्न पहना सकते हैं; और तब हमारी मानसिक दृष्टि के सामने एक ऑगरेज संन्यासी का चित्र उपस्थित हो जाता है। हमने बाह्य जगत् में केवल एक साधारण ऑगरेज तथा एक संन्यासी को देखा; हमारी झोनेंद्रियों ने हमें उनका तद्रूप बोध कराया और स्मरण-शक्ति ने उनकी व्यक्तिगत विशेषताओं को मन में अंकित कर लिया। इसके अनंतर मन की एक विशेष क्रिया से स्मरण-शक्ति

द्वारा संचित श्रमुभवों को विभक्त कर श्रीर फिर उनके प्रथक पृथक भागों को इच्छानुसार जोड़कर हमने मन में एक नवीन व्यक्ति की रचना कर ली जिसका श्रास्तित्व बाह्य जगत् में नहीं है, परंतु जिसका बाह्य जगत् से स्वतंत्र चित्र हमारे मन में रहता है। मन की इस क्रिया को "कल्पना" कहते हैं। जो उदाहरण हमने दिया है, वह साधारण कल्पना का है। उसके श्रागे उस कल्पना का प्रादुर्भाव होता है जिसे 'मन की तरंग' कहते हैं। मनोरागों का श्रास्तत्व भी इसका प्रधान लच्चण है। इन्हीं रोगों के द्वारा यह कल्पना उत्तेजित होती है श्रीर काव्यों द्वारा श्रानंद का उद्रेक करने में सहायक बनती है। जब यह कल्पना श्रीज को ताती है, तब वह श्रपनी बिलकुल नई सृष्टि खड़ी करने में भी समर्थ होती है। यह कल्पना शक्ति की पराकाष्टा है। इसी की सहायता से बड़े बड़े काव्य रचने में प्रतिभाशाली लेखक श्रीर किव समर्थ होते हैं। विधायक कल्पना ही संसार में नए नए वैज्ञानिक श्राविष्कारों को संभव कर दिखाती है श्रीर संसार का ज्ञान बढ़ाती है।

कल्पना का आनंद दो प्रकार का होता है। एक तो वह आनंद है जो पदार्थों के वास्तिवक अवलोकन तथा निरीक्षण द्वारा प्राप्त होता है। जब हम किसी खुले हुए समतल मैदान, विस्तृत रेगिस्तान, आकाशचुंबित पर्वतमाला, ऊँची ऊँची चट्टानों, विपुल जलराशि आदि को देखते हैं, तब हमारे मन में एक विशेष प्रकार का आनंद उत्पन्न होता है। यदि इन पदार्थों में नवीनता, असाधारणता या मुंदरता भी वर्तमान हो तो हमारे आनंद की मात्रा और बढ़ जाती है। दूसरा आनंद वह है जो ऐसे पदार्थों से उद्भूत होता है जिनको हमारी आँखों ने एक बार देखा है और जो हमारे मन में फिर से स्मरण-शक्ति की सहायता से उपस्थित होते हैं। इसके लिए यह आवश्यक नहीं है कि वे ठीक वैसे ही पदार्थ हों जो हमें पहले आनंद देनेवाले हो चुके हैं। हमारी कल्पना में यह शक्ति है कि जिन पदार्थों को हम एक बार देखकर आकृष्ट हो चुके हैं, उन्हें हमारी कल्पना अपनी रुचि के अनुसार घटा-बढ़ाकर या परिवर्तित करके हमारी मानसिक दृष्टि

के संमुख उपस्थित करे और इस प्रकार हमें अपनी स्वतंत्र सृष्टि का

इस प्रकार हमारी कल्पना शक्ति हमारे पूर्वसंचित अनुभवों के संमिश्रण से एक मनाहर चित्र हमारे समुख उपस्थित करती है श्रीर कवि या लेखक श्रपनी शाब्दिक शक्ति से उस चित्र का ऐसा सुदर वर्णन करता है जा हमारे मन को मुग्ध कर लेता है ऋौर हम पर ऐसा प्रभाव डालता है कि हम उसे काल्पनिक न सममकर वास्तविक सममने और मानने लगते हैं। अतएव कवि या लेखक के लिये यह अत्यंत आवश्यक है कि वह अपने काल्पनिक वर्ण में अस्वाभाविकता न आने दे। हम यह बात पहले लिख चुके हैं कि जब करपना अत्यंत उत्तेजित हे।कर नई सृष्टि के निर्माण में लग जाती है और उस सृष्टि का वर्णन कवि या लेखक अपनी मनोहर भाषा में करता है, तब वह काव्य-कला की सहायक होकर इसे उत्कृष्ट बनाने में समर्थ होती है। अतएव पहले साधारण कल्पना उद्भूत होती है; फिर वह मन की तरंग का रूप धारण करती है; श्रीर श्रंत में विधायकता से संपन्न कवि-कल्पना का रूप धारण करती है। काव्यों में मन की इन्हीं तरंगों और विधायक कल्पना का विशेष रूप से प्रयोग होता है। मन की तरंगों के उदाहरण तो उत्कृष्ट काव्य में पद पद पर मिलते हैं; पर विधायक कल्पना में विशेष कौशल की आवश्यकता होती है। इसके उदाहरण संस्कृत में मेचदूत काव्य तथा हिंदी में कवि मलिक महम्मद् जायसी का 'पद्मावत' है।

काव्य का तीसरा तत्त्व मनोवेग हैं जिन्हें साधारगतःभाव कहते हैं। भाव मन में उत्पन्न होनेवाले ऐसे विशेष प्रकार के विकार नहीं हैं, जा कभी उत्पन्न हों और कभी न हों। वे मानसिक

मनोवोग या भाव जीवन के ख्रंग-स्वरूप होकर उसमें सद्। व्याप्त रहते हैं। मन में उठी हुई कोई ऐसी तरंग ही नहीं है जिसमें भावों का लेश न हो; ख्रथवा हम यों कह सकते हैं कि वास्तव में कोई ऐसा ज्ञान ही नहीं है जो भाव रहित हो। इस संसार में जो कुछ ज्ञान हम प्राप्त करते हैं, वह भावों ही के द्वारा होता है। हमारा यह विचार कि "यह विद्या हमारी है" एक भाव है। इसी भाव के कारण "हम" और "तुम" का विभेद माना जाता है। भावों में एक बड़ी विशेषता यह होती है कि मनुष्य स्वयं तो भावों का अनुभव करता है; परंतु यदि कोई दूसरा व्यक्ति उन्हीं भावों के कुछ अंशों का अनुभव करना चाहे तो यह सर्वथा असंभव है। भाव प्रत्येक व्यक्ति की अंतरात्मा का एक विशेष धर्म है। अतएव शब्दों की सहायता से इस बात का वर्णन करना असंभव है कि वास्तव में भाव क्या हैं। मनुष्य उनका केवल अनुभव कर सकता है, परंतु उनके वास्तविक स्वरूप का वर्णन नहीं कर सकता।

भाव कितने प्रकार के हैं अथवा किस प्रकार से अभिव्यक्त होते हैं, इन बातों का निश्चय करने के पहले यह जान लेना आवश्यक है कि मन

भावों के प्रकार

क्या वस्तु हैं; क्योंकि भाव का संबंध वास्तव
में मन से ही है। मन अंतरात्मा की एक
कार्यकारिणी शक्ति है। अत्र व भाव इसी कार्यकारिणी शक्ति का एक
विकारमात्र है। इस शक्ति का परिचालन दो श्रोर होता है—एक सुख
की श्रोर श्रोर दूसरा दुःख की श्रोर। इन दोनों के बीच में सम भावों
का भी परिचालन होता है। सुख के भाव मनुष्य का श्रपने लच्य की
श्रोर श्रमसर करते हैं श्रोर दुःख के भाव, इसके विपरीत कार्य की गति
को रोकने का प्रयत्न करते हैं।

मन में अनेक प्रकार की इच्छाएँ उत्पन्न होती हैं। इन्हीं इच्छाओं से प्रेरित होकर मनुष्य अनेक लह्यों के। अपने सामके रखकर तथा उन लह्यों तक पहुँचकर संतुष्टि प्राप्त करने का प्रयन्न करता है। मनुष्य की जितनी इच्छाएँ होती हैं, उतने ही प्रकार के भाव भी होते हैं, पर इच्छाओं की गिनती असंख्य होने के कारण भावों की गिनती का भी ठिकाना नहीं है। फिर भी मनुष्यों के विशिष्ट विशिष्ट लह्यों को लेकर हम यह जानने का प्रयन्न कर सकते हैं कि वास्तव में भाव कितने प्रकार के होते हैं।

विचार करने पर हम भावों को तीन श्रेणियों में विभक्त कर सकते हैं। सबसे पहले हमें स्थूल शरीर की श्रोर ध्यान देना चाहिए। मन की रचना ऐसी श्रद्भुत है कि शरीर के किसी श्रंश में किसी प्रकार का बिकार होते ही श्रात्मा की भावुकता के कारण चट उसका संवाद मन तक पहुँच जाता है। स्वयं मानव शरीर में जब किसी बात की श्रावश्य-कता होती है, तब उसका भी संवाद मन तक पहुँच जाता है श्रीर मन उस श्रावश्यकता को पूरा करने के प्रयक्ष में श्रपनी शक्ति लगाने लग जाता है। उन श्रावश्यकताश्रों के पूर्ण हो जाने पर श्रानंद होता है श्रीर पूर्ण न होने की श्रवस्था में दुःख का प्रादुर्भाव होता है। इस प्रकार स्थूल शरीर से संबंध रखनेवाले भावों को हम प्रथम श्रेणी में स्थान देते हैं। मनोविज्ञानवेत्ता इस प्रकार के भावों को इंद्रिय-जनित भाव कहते हैं।

मन की दूसरी शक्ति वह है जिसके द्वारा वह संसार के सब अनुभवों को एकत्र करके उनसे पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने का प्रयत्न करता है। इस ज्ञान से संबंध रखनेवाले जितने भाव हैं, उन्हें हम दूसरी श्रेणी में

रखते हैं। ऐसे भावों की संज्ञा प्रज्ञात्मक भाव है।

मन अपनी तीसरी शक्ति के द्वारा मनुष्य के विचारों के एकत्र करके किसी विशेष लच्च का स्वरूप खड़ा करने अथवा उस लच्च को पूर्णत्या प्राप्त करने में यबशील होता है। मन की इस शक्ति से जो भाव उत्पन्न होते हैं, उन्हें हम तीसरी अ गी में स्थान देते हैं और उन्हें गुगा-त्मक भाव कहते हैं। अब हम इन तीनों प्रकार के भावों पर विशेष रूप से विचार करेंगे।

सबसे पहले हम अपने स्थूल शरीर से संबंध रखनेवाले प्रथम श्रीणी के इंद्रिय-जिनत भावों के विषय में तत्वज्ञों के मत का सारांश देते हैं। सबसे पहला तथा सबसे सरल माध्यम, जिसके द्वारा अंतरात्मा अपनी शक्ति का प्रयोग करता है, हमारा यह स्थूल शरीर ही है। इस शरीर को हम अवयवों का एक संघटित समूह कह सकते हैं। ये अवयव एक दूसरे से भिन्न होने पर भी आपस में ऐसे मिले हुए हैं कि उनकी समस्त शक्ति का उपयोग उनके पारस्परिक संबंध ही पर निर्भर रहता है। इन अवयवों के द्वारा जो ज्ञान हमें प्राप्त होता है, वह इन सब की विभिन्नता दूर कर देता है।

यदि अंखिं कुछ देखती हैं तो यह पूरा शरीर उसका अनुभव करता है। यदि शरीर के किसी छंग में चाट लग जाती है तो यह समस्त शरीर उसका अनुभव करता है। इसका कारण यही है कि शरीर के ये सब श्रंग या अवयव एक ही अंतरात्मा से संबंध रखते हैं श्रोर इनके द्वारा श्रंतरात्मा को जो ज्ञान प्राप्त होता है, उसी से भावों की अभिव्यक्ति होती है। सब वस्तुओं की कोई न कोई निर्धारित सीमा होती है। इसी प्रकार इंद्रियज्ञान की भी सीमा समभानी चाहिए। अपने वेग के सीमा से अधिक या कम हो जाने के कारण वे दुःखदायी प्रतीत होने लगते हैं जब वे अपनी सीमा में रहते हैं, तभी उनका अनुभव सुखकर होता है। सूर्य का अधिक प्रकाश नेत्रों को दुःखदायी होता है। इसी प्रकार बहुत ही सूदम प्रकाश भी दुःखदायी होता है, परंतु बीच का या सम प्रकाश मन को सुख देनेवाला होता है। बड़े जार की चिल्लाहट अथवा बहुत धीमी बड़बड़ाहट कानों को कष्टकर होती है। परंतु साधारण स्वर से उच्चरितवाणी प्यारी लगती है। इसका कारण यही है कि या तो स्वर अथवा प्रकाश के अधिक तीव्र होने के कारण इंद्रियों का उसे महण करने में विशेष कष्ट होता है, अथवा अत्यंत सूच्म होने के कारण उनको प्रहण करने में सामर्थ्य से अधिक प्रयत्न करना पड़ता है। इन दोनों के बीच की अवस्था अथवा समभाव होने से इन्द्रियौँ उसे सहज में प्रह्ण कर लेती हैं। यही कारण है कि कर्णेंद्रिय के द्वारा मन की ताल तथा लय-युक्त ज्ञान से विशेष आनन्द प्राप्त होता है। इसके साथ ही किसी भाव का श्रिधिक समय तक मन में स्थिर रहना श्रथवा बहुत शीघ्रता से निकल जाना भी दुःखदायी होता है। जब तक मन किसी भाव में तल्लीन रहता है, तभी तक वह सुखदायी रहता है। इसका कारण यह है कि किसी भाव के बहुत थोड़ी देर तक मन में रहने से उसमें परिप-कता नहीं त्र्याती त्र्यौर बहुत देर तक रहने से उससे जी ऊब जाता है।

यह तो स्पष्ट ही है कि ज्ञान से भावों की उत्पत्ति होती है। परन्तु ये भाव जिनका हम वर्णन कर रहे हैं और जिन्हें हमने प्रथम श्रेणी में गिना है, इन्द्रियों द्वारा प्राप्त ज्ञान से उत्पन्न होते हैं। इसी लिये इन्हें इंद्रिय-जनित भाव कहते हैं। जीभ द्वारा किसी स्वादिष्ट भोजन के आस्वादन से हमें आनन्द होता है और किसी बुरे स्वादवाले भोजन के चलने से दुःख होता है। शरीर के किसी आग में कष्ट पहुँचने से आलस्य होता है, उसमें व्याधि होने से चिंता होती है। इसो प्रकार इंद्रियों द्वारा केवल हर्ष, विषाद, आलस्य, चिंता इत्यादि ही नहीं बल्कि शाक, भय आदि भाव भी अभिव्यक्त होते हैं।

दूसरे प्रकार के भाव वे हैं जो मन की ज्ञान तथा अनुभव प्राप्त करनेवाली शक्ति से संबंध रखते हैं। इंद्रिय-जनित भावों और इन

भावों में यह अंतर है कि वे सीधे इंद्रिय-ज्ञान से प्राप्त होते हैं और ये भूत, भविष्य और वर्तमान श्रनुभवों द्वारा उन इंद्रिय-जनित भावों को विशेष रूप से पुष्ट करते हैं। मान लीजिए कि किसी प्रकार हमारा हाथ कट गया। अब हाथ कटने का कष्ट तो हम अवश्य अनुभव करेंगे, क्योंकि वह इंद्रिय-जनित शारीरिक कष्ट है और अवश्यंभावी है। पर उस समय इस कष्ट की मात्रा बहुत अधिक बढ़ जाती है जब हम इस बात का विचार करते हैं कि हाथ के बिना हमारे बहुत से काम रुक जायँगे। यह विचार अनुभव द्वारा प्राप्त होता है, क्योंकि हम जानते हैं कि हाथ से बहुत-से काम होते हैं; श्रौर उसके न रहने पर हमें श्रनेक बाधा श्रों का सामना करना पड़ेगा। इस प्रकार के भाव हमें इंद्रिय-जनित भावों से बहुत श्रागे ले जाते हैं। इनसे हममें केवल इस बात का ज्ञानोत्पन्न भाव रहता है कि हमें किसी प्रकार का सुख या दुःख है। पर किस पदार्थ से यह भाव श्रभिव्यक्त हुत्रा, इससे इसका कोई संबंध नहीं है। जब हम कोई कार्य करने में अपनी शक्ति का प्रयोग करते हैं और बीच में कोई बाधा उपस्थित होती है, तब विषाद का भाव अभिव्यक्त होता है। ऐसे भाव संचारी भावों का काम करते हैं।

हम पहले यह कह चुके हैं कि इस प्रकार से उत्पन्न भाव भूत, भविष्य श्रीर वर्तमान श्रतुभवों से संस्कृत होते हैं। जिस प्रकार होनेवाले बहुत-से कार्यों का हमारा ज्ञान श्रतुभव द्वारा

संस्कृत त्रौर परिवर्धित होता है, उसी प्रकार विचारों का भी संस्कार होते होते मन को एक बान सी पड़ जाती है। जब हम पुराने अनुभवो द्वारा नए अनुभवो का संशोधनकरते हैं तो चितारूपी भाव की उत्पत्ति होती है। यदि हमसे कोई अपराध बन पड़ा और उसी का हम विचार करने लगें तो विषाद, जड़ता आदि भावों की अभिव्यक्ति होती है। जब कई कार्यों में से किसी एक कार्य को निश्चित करना होता हैं, तब तक-वितर्क आदि भावों की अभिव्यक्ति होती है। साधारणतः ये सब भाव संचारी या व्यभिचारी भावों के समान होते हैं, पर कभी कभी ये स्थायी-भाव का रूप भी धारण कर लेते हैं। यदि हमें कोई अनुभव ऐसा हो रहा हो जिससे हमारे मन में इस बात का विचार उत्पन्न हो कि जो कार्य हमारे सामने है, उसको पूरा करने की शारीरिक शक्ति हममें नहीं है, तो भय रूपी स्थायी भाव की उत्पत्ति हो जाती है। हम कह चुके हैं कि भविष्य से संबंध रखनेवाले श्रनुभवों के द्वारा भी भाव श्रभिव्यक्त होते हैं। भविष्य में क्या होनेवाला है, इस विचार से उत्पन्न भाव श्रोत्सक्य कहलाता है। साहस एक ऐसा भाव है जिसके द्वारा मनुष्य आनेवाली श्रापत्तियों का सामना करने में अपने को समर्थ समभ लेता है। इसी प्रकार भविष्य से संबंध रखनेवाले विचारों से चिंता, निराशा श्रादि श्रनेक संचारी भावों की अभिव्यक्तिहोती है। सारांश यह है कि दूसरी श्रेणी के भाव, जिन्हें प्रज्ञात्मक भाव कहते हैं, ऐसे होते हैं जो मन की ज्ञान तथा श्रनुभव प्राप्त करनेवाली शक्तियों से संबंध रखते हैं श्रीर भूत, भविष्य तथा वर्तमान अनुभवों के द्वारा इंद्रिय-जनित भावों को परिपुष्ट करते हैं। साधारणतः इन्हीं भावों को साहित्य में संचारी भाव कहते हैं। कभीकभी अनुकूल स्थिति पाकर ये स्था थी भाव का रूप भी धारण कर लेते हैं। मनुष्य की श्रंतरात्मा की वृत्ति सदा कोई कार्य करने की श्रोर श्रश्रसर होती है। इन कार्यों में कभी तो मनुष्य सफल-मनोरथ होता है श्रौर कभी विघ्नों के श्चा जाने के कारण विफल-मनोरथ होता है। यही हर्ष तथा शोकादि भावों की श्रिभिव्यक्ति का कारण है। श्रंतरात्मा के प्रत्येक काय का कोई न कोई तदय होता है। उसी तदय की स्रोर मन नियमित रूप से अपनी विचार-शक्ति का प्रयोग किया करता है। इसमें निश्चलता होने से सुख और विचलता होने से दुःख होता है।

तीसरे प्रकार के भाव वे हैं जिन्हें गुगात्मक भाव कहते हैं। यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि जो कार्य मन द्वारा संपादित होते हैं, वे किसी

गुणात्मक भाव स्थूल वस्तु के विषय में होते हैं। इसलिये इमारे सब भाव उस वस्तु-विशेष द्वारा श्रमिव्यक्त होते श्रीर उसी में लीन हो जाते हैं। वह वस्तु, जिससे भाव श्रमिव्यक्त होते हैं, विभाव कहलाती है। विभाव दो प्रकार के होते हैं। एक वे, जिनसे मन में किसी का चित्र उपस्थित होता है श्रीर जिन्हें श्रालंबन विभाव कहते हैं। ये विभाव कल्पना-शक्ति की सहायता से उपस्थित होते हैं। दूसरे वे जिनसे भाव उद्दीप्त या जागरित होते हैं श्रीर जिन्हें उद्दीपन विभाव कहते हैं। वास्तव में भाव श्रीर विभाव श्रलग नहीं किये जा सकते। वे एक ही ज्ञान के दो श्रंग हैं।

भाव वास्तव में दो प्रकार के होते हैं—एक सामान्य श्रौर दूपरे परि-वर्धित, उद्दीप्त या तीव्र। इन्हीं परिवर्धित, उद्दीप्त या तीव्र भावों को मनो-वेग या राग कहते हैं। राग किसी वस्तु विशेष या श्रालंबन पर ही निर्भर रहता है; परंतु सामान्य भाव के लिये किसी श्रालंबन की श्रावश्यकता नहीं होती। किसी की चिल्लाहट से चौंक पड़ना या किसी के दुःख से विषाद्युक्त होना सामान्यभाव है। पर किसी में प्रीति या घृणा होना व्यक्ति या वस्तु-विशेष पर निर्भर रहता है। इसलिये जितने प्रकार के श्रालंबन होंगे, उतने ही प्रकार के रागात्मक भाव भी होंगे। एक भाड़ू के संबंध में हमारा जो भाव होगा, वही भाव गुलाब के एक फूल के संबंध में नहीं होगा। इसका कारण यही है कि श्रंतरात्मा से प्रत्येक श्रालंबन का संबंध मिन्न भिन्न प्रकार का होगा श्रौर इन्हीं श्रांतरिक संबंधों के श्रनुसार हमारे भाव होंगे।

अब हमें इन अनुराग-जिनत भावों की व्यापकता की ओर ध्यान देन। चाहिए। सामान्य भाव तो इंद्रिय-जिनत और अव्यापक होते हैं, पर रागा-त्मक भाव अधिक तीत्र और व्यापक होते हैं। इन भावों में अंतरात्मा

अपनी शक्ति को बाहर आलंबन की श्रोर फेंकती है। श्रंतरात्मा सदा उन्नति की ऋोर श्रयसर रहती है। इस कार्य में उसे उन बाह्य पदार्थों से सामना करना पड़ता है जिन पर उसे अनुराग होता है। ये आलंबन दो प्रकार के होते हैं—एक वस्तु-विषयक और दूसरे व्यक्ति-विषयक। सांसारिक वस्तुएँ उसके अनुभव को अवश्य बढ़ाती हैं, पर वास्तव में उसे पूरा अनुभव मनुष्यों के द्वारा ही हो सकता है; क्योंकि एक अंतरात्मा वास्तव में द्सरी श्रंतरात्मा में श्रपनी प्रतिच्छाया देख सकती है और उसी के द्वारा श्रपना अनुभव पूर्ण करती है। व्यक्ति-विषयक भाव दो प्रकार के होते हैं-एक प्रज्ञात्मक श्रीर दूसरे सौंदर्य-विवेकी। मन में सदा नए त्रातुभव करने की इच्छा भरी रहती है। इसको पूरा करनेवाली वृत्ति को प्रज्ञात्मक भाव कहते हैं। मनोमुग्धकारी वस्तु-विषयक अनुभव प्राप्त करने की वृत्ति को, जिसके द्वारा मनुष्य एक आदर्श अपने सामने रखकर उसको प्राप्त करने अथवा उसके अनुकूल होने की वृत्ति अपने मन में रखता है, सौंदर्य-विवेकी भाव कहते हैं। वस्तुओं में सौंदर्य-गुण रहता है। वास्तव में उसी सुंदरता को प्राप्त करने या तज्जनित आनंद का अनुभव करने की इच्छा ही को सौंदर्यविवेकी भाव कहते हैं।

प्रत्येक भाव से मनुष्य कुछ न कुछ अनुभव प्राप्त करता रहता है। उयों ज्यों भावों का व्यापकत्व बढ़ता जाता है, त्यों त्यों अनुभवों की वृद्धि होती जाती है। इंद्रिय-जनित भावों से मनुष्य केवल शरीर-संबंधी सुखों के साधन प्राप्त करने में लगा रहता है; प्रज्ञात्मक भावों से वह वस्तुओं का ज्ञान प्राप्त करने में दत्तचित्त होता है; तथा सौंदर्य-विवेकी भावों से वह किसी आदर्श का निर्माण करने अथवा उसे प्राप्त करने में प्रयत्नशोल होता है। सामाजिक भाव उसे परस्पर के संबंध-जनित व्यवहारों में लगात हैं। इसी प्रकार जब उसमें धर्म-जनित भाव का उदय होता है, तब वह पूर्णता को प्राप्त होता है। इस श्रंतिम भाव में पूर्व-कथित सब भावों का मिश्रण रहता है और इसकी व्यापकता इतनी अधिक है कि ये भाव उसी मनुष्य में उत्पन्न होंगे जिसमें स्वार्थ का लेश-मात्र भी न होगा।

जिस प्रकार व्यापकता में भाव उत्तरोत्तर वृद्धि लाभ करते हैं, उसी प्रकार वे गहरे भी होते जाते हैं। एक बच्चे के भाव चिएक होते हैं। वे शीच ही श्रभिव्यक्त होते और शीच ही विलीन हो जाते हैं। पर एक बड़े मनुष्य के विचार में परिपक्वता श्रा जाती है। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार एक ही काम के बार बार करने में उसकी बान-सी पड़ जाती है, उसी प्रकार विचारों में भावों की दशा होती है। किसी भाव पर बार बार मनन करते रहने से विचार-शक्ति का भुकाव उस श्रोर श्रधिक हो जाता है। इसका परिग्णम यह होता है कि थोड़ी सी उत्तेजना मिलते ही परिपक्व श्रवस्था के मनुष्य का चित्त चट उस भाव को पुनः श्रमिञ्यक्त कर देता है। मन ऐसा चंचल है कि किसी एक वस्तु पर वह पूर्ण रूप से नहीं जमता। पर एक ही वस्तु का बार बार मनन करते रहने से मन का ऐसा श्रभ्यास पड़ जाता है कि उस भाव को मन में उद्भूत करने के लिये उसे कुछ सोचने विचारने की त्रावश्यकता ही नहीं पड़ती। चित्तवृत्ति, जो कि इधर उधर बिखरी रहती है, अभ्यास के कारण आवश्यकता के उपस्थित होतें ही चट मनोनीत वस्तु पर या जमती है और थोड़ी-सी उत्तेजना भी उसे जागरित करने में समर्थ होती है। इसी प्रकार मन का अभ्यास बढ़ते बढ़ते ऐसा दृढ़ हो जाता है कि यह चित्तवृत्ति श्राचरण का रूप धारण कर लेती है। भाव अपने आलंबन से सदा संबद्ध रहते हैं। इसका परिगाम यह होता है कि ये खालंबन मनुष्य में कोई कार्य करने की प्रवृत्ति उत्पन्न करनेवाले हो जाते हैं। ये प्रवृत्तियाँ पुनः भावों पर अपना प्रभाव डालकर उन्हें सुदृढ़ श्रौर सुस्पष्ट बना देती हैं। उदाहरण के लिये एक बच्चे को लीजिए। वह एक नारंगी खाता है। इससे उसे आनंद प्राप्त होता है। यह आनंद उसमें पुनः नारंगी खाने की इच्छा उत्पन्न करता है, अर्थात् प्रवृत्ति का रूप धारण करता है। इसका फल यह होता है कि उस बच्चे का हर्ष-रूपी भाव उत्तरोत्तर दृढ श्रीर स्पष्ट होता जाता है।

जिस प्रकार भाव अनुभव द्वारा सुखदायी तथा दुःखदायी प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार वस्तु या श्रालंबन भी सुखदायी तथा दुःखदायी

हो जाते हैं। यहीं भेम या घृगा की उत्पत्ति का मूल कारण है। ज्यों ज्यों अनुभव द्वारा अंतरात्मा की उन्नति होती जाती है, त्यों त्यों भाव भी हढ़ और स्पष्ट होते जाते हैं। मनुष्य केवल इंद्रिय-सुख जनित संतोष से पूर्ण सुख नहीं प्राप्त कर सकता। ऐसे सुख च्रण में उत्पन्न होते और च्रण ही में नष्ट हो जाते हैं। मनुष्य भूख-प्यास की संतुष्टि से उतना सुख नहीं अनुभव करता जितना कि सुंदर वस्तुओं के निरीच्या से प्राप्त करता है। इसके त्र्यनंतर उसका प्रेम व्यक्ति-विशेष श्रीर श्रंत में परमात्मा पर श्राकर स्थिर होता है। बात यह है कि मनुष्य अपनी श्रांतरात्मा का श्रानुभव श्रीर ज्ञान प्राप्त करना, उसे सममाना श्रीर प्रत्यच करना चाहता है। वह बाह्य पदार्थी, जीवों श्रीर मनुष्यों में इस ज्ञान की खोज करता करता स्वयं अपने ही अंतरात्मा तक पहुँच जाता है श्रीर उसमें वास्तविक प्रम का साज्ञात् रूप देखकर परमात्मा की त्रोर बढ़ता है। दार्शनिकों का मत है कि भाव जितने ही तीव्र होते हैं, उतने ही वे अस्थिर भी होते हैं और उतनी ही शीवता से वे विलीन भी हो जाते हैं। भूख बहुत शीघ लगती है, बहुत श्रिधक सताती है श्रीर इष्ट पदार्थ के मिलते ही शीघ नष्ट भी हो जाती है।

श्रस्तु; दार्शनिकों के मत से भाव तीन प्रकार के होते हैं—इंद्रिय-जनित, प्रज्ञात्मक श्रीर रागात्मक। जिस वस्तु से यह भाव व्यंजित होता है, वह श्रालंबन या विभाग कहाती है। विभाग के कारण मन में जो विकार उत्पन्न होता है, वह शरीर की भिन्न भिन्न कियाश्रों द्वारा प्रकट होता है; जैसे रोमांच, स्वेद श्राद्। इन्हें श्रनुभाव कहते हैं। जो भाव मुख्य भावों की पृष्टि करते हैं, श्रीर जो समय समय पर मुख्य भाव का रूप धारण कर लेते हैं, उन्हें संचारी भाव कहते हैं। धातएव स्थायी या मुख्य भाव, विभाव, श्रनुभाव और संचारी भाव ये चारों मिलकर रस के। श्रीभव्यक्त करते हैं।

यहाँ तक तो हमने मनोविज्ञान-वेत्तात्रों के विचारों के श्रनुसार भावों का विवेचन किया। श्रव हम साहित्यिकों के विचारों श्रीर सिद्धांतों के श्रनुसार रस का निरूपण करते हैं। इस बात के कहने की श्रव श्रावश्यकता नहीं है कि रसों की व्याख्या भावों पर अवलंबित रहती है। भावों में चित्त की एकायता विशेष रूप से रहती है। यह एकायता साधारण ज्ञान में नहीं पाई जाती। भावों की स्थित में मानसिक किया अत्यंत तीव्र हो जाती है। भावों की किया-संचालन-शक्ति भी ज्ञान की संचालन-शक्ति से कहीं श्रिधक होती है। धर्म, अर्थ श्रीर वाम सभी में भावों से काम चलता है। अर्थात् भावों की प्रधानता धर्म में ही नहीं, वरन राजमीति, समाजशास्त्र श्रीर विज्ञान में भी है। प्रत्येक विषय के लिये विशेष भाव काम में श्राते हैं। इन्हीं विशेष भावों के उदीप्त श्रीर उद्युद्ध होने पर रसों की निष्पत्ति होती है। श्रर्थात् इन लै। किक श्रीर भीतिक भावों के श्रतीकिक श्रीर काव्यमय स्वरूप की रस कहते हैं। रस के श्राधारभूत भावों का भारतीय साहित्य-शास्त्र में वड़ा सुंदर विवेचन हुश्रा है।

रस-सिद्धांत का सबसे प्राचीन उल्लेख भरत मुनि के नाट्य-शास्त्र में मिलता है। यद्यपि स्वयं नाट्य-शास्त्र में इस बात के प्रमाण विद्यमान है कि भरत के पूर्व भी काव्य के संबंध में रस रसों का रहस्य की चर्चा होती थी, तथापि जहाँ तक पता चलता है उस समय तक यह शब्द सामान्यतः काव्यानंद के अर्थ में प्रयुक्त होता था, उसे अभी शास्त्रीय महत्त्व नहीं प्राप्त हुआ था। रस की सिद्धांत रूप में स्वीकार कर उसे शास्त्रीय रूप देना संभवतः भरत सुनि ही का काम था। राजशेखर ने नंदिकेश्वर के रस-सिद्धांत का प्रवर्तक माना है श्रौर यह संभवतः इसितये कि उन्होंने कामशास्त्र पर ग्रंथ तिखे थे। रति-रहस्य, पंचसायक श्रीर वात्स्यायन के काम-सूत्रों में क्रमशः नंदिकेश्वर, नंदीश्वर और नंदी नाम से इनके वाक्य उद्धृत किए गए हैं। शृंगार-रस सब रसों में प्रधान माना जाता है। उसे रसराज की उपाधि दी गई है और शृंगार तथा कामशास्त्र का परस्पर संबंध होने के कारण पीछे के आचार्यों ने शुंगार-रंस की सीमा लाँघकर उसके नाम पर कामशास्त्र के चेत्र में प्रवेश कर लिया। इसी से ऐसा जान पड़ता है कि कामशास्त्र के आचार्य रस सिद्धांत के आचार्य माने जाने लगे। रस पर नंदिकेश्वर के किसी ग्रंथ का उल्लेख नहीं मिलता। अतएव आज तक जो कुछ ज्ञात है उसके आधार पर यह कहा जा सकता है कि रस-सिद्धांत के लिये काव्य-शास्त्र भी नाट्य-शास्त्र का ही आभारी है।

भरत मुनि रस-सिद्धांत के प्रवर्तक हों चाहे न हों; पर यह बात निर्विवाद है कि आगे आनेवाले आचार्यों ने रस के संबंध में उन्हीं का अनुसरण किया और निरंतर बहुत काल तक नाट्य-शास्त्र के ही संबंध में रस की चर्चा होती रही। जो कुछ भरत मुनि लिख गए थे उसका विरोध किसी साहित्याचार्य ने नहीं किया। हाँ उसके आधार पर व्याख्या के रूप में नए-नए भत अवश्य निकलने लग गए।

रस का अर्थ है आरवाद्य—'आरवाद्यत्वाद्रसः'; जैसे भोज्य और पेय पदार्थों का स्वाद लिया जाता है वैसे ही काव्य-रस का भी स्वाद लिया जाता है। जिस काव्य से, चाहे वह दृश्य-काव्य हो अथवा अव्य, यह आरवाद न मिले वह सफल नहीं हो सकता। भरत मुनि के अनुसार तो कोई काव्यार्थ रसहीन होना ही नहीं चाहिए।

न रसाहते कश्चिदर्थः प्रवर्तते ।

इसी से रस कान्य का एक आवश्यक तत्त्व माना जाता है। पिछले अध्याय में कहा जा चुका है कि रूपक रसों के आश्रित होते हैं। यही कारण है कि नाट्य-शास्त्र में भी रस को इतना महत्त्व दिया गया है।

भरत मुनि के श्रनुसार रसों के श्राधार भाव हैं। भाव मन के विकारों को कहते हैं। ये वाणी, श्रांग-रचना श्रीर श्रनुभृति के द्वारा

भाव काव्यार्थों की भावना कराते हैं। इसी लिये इनको भाव कहते हैं—"वागंगसत्वोपेतान् काव्या-

आस्वादन होने तक मन में ठहरे रहते छौर उसे निमग्न कर डालते हैं वे स्थायी भाव कहलाते हैं। जब तक स्थायी भाव मन में रहता है तब तक उसी का प्राधान्य रहता है, और भाव, चाहे वे सजातीय हों या विजातीय, केवल उसके पोषक होकर आ सकते हैं; उससे बढ़ नहीं सकते। उन सब को उसी के रूप में ढल जाना पड़ता है। जिस प्रकार खारे समुद्र में गिर जाने से सब वस्तुएँ नमकीन बन जाती हैं उसी प्रकार स्थायी भाव के मेल में सब माव उसी के रूप को प्रहण कर लेते हैं। स्थायी भाव ही रस के लिये मूल आधार प्रस्तुत करते हैं, संचारी तो केवल स्थायी भाव को पुष्ट करने के उद्देश से थोड़े ही समय तक संचरण कर चले जाते हैं।

संचारी भाव तेंतीस कहे गए हैं—(१) निवेद, (२) ग्लानि, (३) शंका, (४) श्रम, (५) धृति, (६) जड़ता, (७) हर्ष, (८) दैन्य (६) उप्रता, (१०) चिंता, (११) त्रास, (१२) श्रस्या, (१३) श्रम्षं, (१४) गर्व, (१५) स्मृति, (१६) मरण, (१७) कद, (१८) स्वप्न, (१६) निद्रा, (२०) विबोध, (२१) ब्रीड़ा, (२२) श्रपसार, (२३) मोह, (२४) मित, (२५) श्रलसता, (२६) श्रावेग, (२७) तर्क, (२८) श्रवहत्था, (२९) व्याधि, (३०) उन्माद, (३१) विषाद

(३२) श्रौत्सुक्य श्रौर (३३) चपलता।

ये तेंतीस संचारी भाव हैं। परंतु इससे यह न समभना चाहिए कि इतने ही में इनकी समाप्ति है। प्राचीन आचार्यों ने काठ्यों में इतने ही संचारियों को पाया, अतएव उन्होंने इतने ही का उल्लेख किया है। परंपरा पालन की प्रवृत्ति के कारण आगे के आचार्य भी तेंतीस की ही संख्या से बँधे रहे और यदि किसी के कोई अन्य संचारी स्में भी तो उनको इन्हीं तेंतीस में से किसी के अंतर्गत लाकर दूँ म देने की ठ्यवस्था कर दी गई। मात्सर्य, उद्धेग, दंभ, ईष्या, विवेक, निर्णय, चमा, उत्कंठा, धृष्टता आदि भावों का भी संचारित्व देखने में आता है। परंतु रस्तरंगिणीकार की संमित है कि इन्हें असूया, आस, अवहित्था, अमर्ष, मित (विवेक और निर्णय दोनों को), धृति, और सुक्य और चपलता के

त्रांतर्गत समभाना चाहिए। केवल देव किव ने हिंदी में छल की श्रालग ही चौंतीसवाँ संचारी माना है।

स्थायी भाव का उल्लेख ऊपर कर चुके हैं। वह सजातीय प्रथवा विजातीय किसी प्रकार के भावों से विच्छिन्न नहीं होता। श्रन्य भावों के द्वारा विच्छिन्न होना तो दूर रहा उलटे वह उन्हें श्रपने ही में मिला लेता है। उनकी विजातीयता भी उनकी पृष्टि का ही कारण होती है। सजातीय भावों के द्वारा स्थायी भाव के विच्छिन्न न होने का उदाहरण बहत्कथा में मदनमंजूषा के प्रति नरवाहनदत्त का प्रेम है। उसके श्रनंतर और और नायिकाओं पर भी नरवाहनदत्त का प्रेम हुआ, परंतु इस कारण मदनमंजूषा पर उसका प्रेम कम नहुआ। इसी प्रकार विजातीय भाव के द्वारा विच्छिन्न न होने का उदाहरण मालती माधव के पाँचवें अंक में मिलता है। वहाँ यद्यपि माधव रमशान का बीमत्स हश्य देखता है जिससे उसके हृदय में जुगुप्सा उत्पन्न होती है, तथापि इससे उसके हृदय में मालती के प्रति जो रित-भाव है वह कम नहीं होता। रित ही की प्रेरणा से वह प्रे तों के पास नर

भरत ने रित, हास, क्रोध, उत्साह, भय, जुगुप्सा, विस्मय श्रीर शोक ये श्राठ स्थायी भाव माने हैं।

मांस विकय जैसा बीभत्स कर्म करने के लिये श्राया था।

- (१) रति—स्त्री-पुरुष के परस्पर प्रेम-भाव का रति कहते हैं।
- (२) हास—िकसी के श्रंगों तथा वाणी के विकारों के ज्ञान से जो प्रफुल्लता होती है उसे हास कहते हैं।
- (३) क्रोध—श्रपना कोई बहुत बड़ा बिगाड़ करने पर श्रपराधी के। दंड देने के लिये उत्तेजित करनेवाली मनोवृत्ति क्रोध कहाती है। क्रोध से उत्तेजित होकर मनुष्य श्रपने शत्रुश्रों के। मार डालने तक के। उद्यत हो। जाता है, परंतु जब यही मनोवृत्ति किसी छोटे मोटे से श्रपराध से उत्पन्न होने के कारण हलकी ही-सी रहती है। तब यह स्थायी भाव न होकर श्रमर्ष संचारी कहाती है।

(४) उत्साह—रान, द्या श्रीर श्ररता श्रीदि के प्रसंग से उत्तरोत्तर

उत्पन्न होनेवाली मनोवृत्ति के। उत्साह कहते हैं।

(५) भय—प्रवल द्यानिष्ट करने में समर्थ विषयों की देखकर मन में जो व्याकुलता होती है उसे भय कहते हैं। किंतु यह व्याकुलता यदि किसी छोटे से द्यानर्थ के संबंध में हो द्यौर बहुत प्रवल न हो तो संचारी ही गिनी जायगी, स्थायी नहीं। उस द्यावस्था में उसे त्रास कहेंगे।

(६) जुगुप्सा—घृगोत्पादक वस्तुत्रों के। देखकर उनसे संबंध न

रखने के लिये बाध्य करनेवाली मनोवृत्ति का जुगुप्सा कहते हैं। (७) विस्मय—किसी असाधारण अथवा अलौकिक वस्तु का देख-

कर जा श्राश्चर्य होता है उसे विस्मय कहते हैं।

( = ) शोक-प्रिय वस्तु से वियुक्त होने पर मन में जो व्याकुलता

उत्पन्न होती है वह शोक कही जाती है।

राम के। भी स्थायी भाव मानते हैं और यह ठीक भी है। इसका विवे-चन शांत रस के संबंध में करेंगे। किसी किसी ने पुत्र तथा मित्र के प्रति रित के। स्थायी माना है। इसे भी श्रागे के लिये छोड़ देते हैं।

यद्यपि स्थायी भाव ही रस के प्रधान निष्पादक हैं, किंतु उनके रस-अवस्थातक पहुँचने के लिये पहुले उनका जागरित तथा उद्दोप्त होना आव-

स्यक है। विभावों के द्वारा यह कार्य संपन्न होता है। वे ही भाव में श्रास्वाद-योग्यता के श्रंकुर उत्पन्न करते हैं। जो विभाव भाव के जगाते हैं उन्हें श्रालंबन कहत हैं श्रोर उसे उद्दीप्त श्रथवा तीत्र करनेवाला विभाव उद्दीपन कहलाता है। सुंदर पुष्पित श्रीर एकांत उद्यान में शक्क तला का देखकर दुष्यंत के हृद्य में रित-भाव जागरित होता है। यहाँ पर शक्क तला श्रालंबन विभाव है श्रीर कुसुमित तथा एकांत उद्यान उद्दीपन विभाव। बिना विभावों के कोई भी भाव उदित नहीं होता। स्थायी भाव के ही लिये नहीं, संचारो भावों के उद्य होने के लिये भा विभावों को श्रपेत्ता होती है। इस दृष्ट से सचारी श्रीर स्थायी भाव में इतना ही भेद है कि संचारी भाव के लिये

स्वलप विभाव ही पर्याप्त होते हैं, परन्तु स्थायी भाव के उद्य के लिये अलप सामग्री से काम नहीं चलता, उसके लिये विभावों का बढ़ा-चढ़ा होना आवश्यक है।

्रश्रांतरिक भावों का बाहरी त्राकृति त्रादि पर प्रभाव पड़ता है। रित भाव के उद्य होने से चेहरे की कांति बढ़ जाती है, कोध के उदय होने पर होंठ कॉपने लगते हैं, श्रांखं तात श्रीर भोंहें टेढ़ी हो जाती हैं। इसी प्रकार श्रीर भावों में भी बाह्य लच्चए दिखाई देते हैं। इन लच्चणों को अनुभाव कहते हैं। अनुभाव का व्युत्पत्ति तभ्य अर्थ ही भाव के पीछे होनेवाला' है। भाव कारण और अनुभाव कार्य है। अनुभावों के द्वारा भाव की सूचना मिलती है। जैसा कह चुके हैं, विभाव भाव को श्रंकुरित करता है परंतु श्रनुभाव उसे श्रास्वाद योग्य बना देता है। नायक है, नायिका भी है, वसंत-ऋतु में कुसुमित कुंज और निर्जनता भो है। परिस्थिति नायक नायिका में परस्पर रति-भाव के उद्य के लिये श्रानुकूल है। परंतु इतने ही से हम इस परिणाम पर नहीं पहुँच सकते कि उनमें रित-भाव का उदय हो ही गया। यह निश्चय तभी हो सकता है जब हम देखें कि नायक ठक-सा रह गया है अथवा उसका हृद्य धड़कने लगा है, शरीर में कंप हो आया है, आँखें ललचाई हुई हैं, इत्यादि; या नायिका लजीली दृष्टि से छिप-छिपकर उसकी श्रोर देख रही है अथवा उसे अपनी ओर आकृष्ट करने के लिये कोई उपाय कर रही है। श्रनुभावों से नायक-नायिका को एक-दूसरे के भावों को जानने में सहायता तो मिलती ही है जिससे रित-भाव पृष्ट होता जाता. है, परंतु इससे अधिक महत्त्व अनुभावों का प्रोत्तक की दृष्टि से है, क्योंकि उन्हों के द्वारा स्थायी भाव रस का रूप प्राप्त कर उसके हृद्य में आस्वाद के रूप से आविभूत होता है।

श्रनुभाव तीन प्रकार के होते हैं—कायिक, मानसिक श्रौर सात्त्विक। स्थायी, भाव के कारण उत्पन्न हुए अन्य भाव अथवा मनोविकार को मानसिक श्रनुभाव कहते हैं तथा श्रांतरिक श्रनुभूति के सूचक शारीरिक

लच्या कायिक अनुभाव कहाते हैं। यही अनुभाव जब मन की अत्यंत विह्वलकारी दशा से उत्पन्न होते हैं तब सात्त्रिक कहलाते हैं। कुछ विद्वानों के मत में आहार्य भी एक अनुभाव है। वेष बदलकर भाव प्रदर्शित करने को आहाय कहते हैं। हमारी समभ से इनकी गिनती अनुभावों के अ तर्गत नहीं की जानी चाहिए। इसे अभिनय का एक आंग समभना चाहिए या यदि यों कहें कि यह अभिनय या बीज रूप

है, तो अनुचित नहीं।

वैसे तो अनुभावों कीगिनती नहीं हो सकती पर तु सात्त्विक अनुभावों की संख्या त्राचार्यों ने निश्चित कर दी है। सात्त्विक त्रानुभाव के त्राठ भेद होते हैं — स्तंभ, स्वेद, रोमांच, स्वर-भंग, वेपशु, वैवर्ण्य, त्राश्रु श्रीर प्रलय। जीवन के लच्चाणों के बने रहते कर्में द्रियों की सब गतियों का एकाएक रुक जाना स्तंभ कहाता है। बिना परिश्रम किए हुए पसीना वह निकलना स्वेद सात्त्वक है। रोमांच में हर्ष, भय, क्रोध त्रादि के कारण शरीर के रोम खड़े हो जाते हैं। शारीरिक रोग के अभाव में स्वाभाविक ध्वनि के बदल जाने के स्वर-भंग कहते हैं। हर्पाधिक्य अथवा भय या कोघ के कारण अंग आंग का सहसा कौंप उठना वपथु कहाता है। ज्वर श्रथवा ची णता के कारण जा कंप होता है वह सारिवक के श्रंतर्गत नहीं श्रावेगा, क्योंकि वह किसी श्रांतरिक, अनुभूति का लक्षण नहीं है। शरीर के फीके पड़ जाने (रंग उतर जाने) के। वैवर्ग्य कहते हैं। यह भी हर्ष, शोक अथवा भय के कार्या होता है। उसी प्रकार हर्पातिरेक, भय अथवा शोक के कारण आँखों से जा जल-धारा बहती है उसे अशु कहते हैं। घुएँ से अथवा जुकाम इत्यादि रोगों के कारण ऋषां से जा ऋष्य निकलते हैं वे साच्यिक के श्रंतर्गत नहीं आते। अपनी सुध-बुध भूल जाने की प्रलय कहते हैं।

विभाव, अनुभाव, संचारी भाव तथा स्थायी भाव का वर्णन ही चुका । यही सब सामग्री है जिसके द्वारा रस समभा जाता है। यह हम पहले ही देख चुके हैं कि रस के मृत आधार स्थायी भाव हैं और विभाव, अनुभाव तथा संचारी भाव स्थायी भाव को रस की अवस्था

तक पहुँचाने में सहायक होते हैं। स्वभावतः प्रश्न यह उठता है कि वह कौन प्रक्रिया है जिससे रस का परिपाक होता है और इस सामग्री से उसका क्या संबंध है। भरत मुनि ने तो सीधे-सादे ढंग से इतना ही लिख दिया है कि 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तः' अर्थात् विभाव, अनुभाव और व्यभिचारी भाव के संयोग से रस की निष्पत्ति होती है। परतु इससे उस प्रश्न का उत्तर नहीं मिलता, क्योंकि 'संयोग' और 'निष्पत्ति' से भरत का क्या तात्पर्य है, यह ठीक ठीक नहीं विदित होता। भिन्न भिन्न आचार्यों ने इनसे भिन्न भिन्न म्रर्थ निकाले जिससे रस के संबंध में कई सिद्धांत चल पड़े।

भट्ट लोल्लट ने अपना उत्पत्तिवाद चलाया। उन्होंने कहा-निष्पत्ति से भरत का अभिप्राय था उत्पत्ति और संयोग से संबंध। उनके अनुसार विभाव कारण थे और रस भट्ट लोझट का उनका कार्य। रस वस्तुतः नायक आदि पात्रों उत्पत्तिवाद में उत्पन्न होता है। नट वेष-भूषा, वाणी, किया श्रादि से उनका श्रनुकरण करता है जिससे उनमें भी रस की प्रतीत होती है और प्रेचक या पाठक चमत्कृत होकर आनंदित हो जाते हैं। पर उनके हृदय में रस वस्तुतः होता नहीं है। यह मत मीमांसा शास्त्र के अनुकूल होता है परंतु इसको स्वीकार करने में कई अड़चने होती हैं। पहले तो यह बात समभ में नहीं आती कि भावों का अनुकरण कैसे किया जा सकता है। वेष-भूषा, किया इत्यादि बाहरी बातों का अनुकरण किया जा सकता है और उनके द्वारा भावों की सूचना भी दी जा सकती है परंतु स्वयं भावों का अनुभवजन्य अनुकरण-चाहे वह गौए रूप में ही क्यों न हो-राक्य नहीं है। फिर यह भी संभव नहीं कि जिस भाव का प्रेचक या पाठक को स्वयं अनुभव न हो उससे वह आनंद उठा सके। रस को विभाव आदि का कार्य मानना भी ठीक नहीं, क्योंकि कार्य कारण के अनंतर भी अस्तित्व में रह सकता है। परंतु रस तभी तक रहता है जब तक विभाव त्रादि का प्रत्यन दर्शन होता रहता है। फिर कारण और काये का पूर्वापर संबंध रहता

है, किंतु विभावों का दर्शन और रस का आस्वादन दोनों साथ ही साथ होते हैं। कारण के पीछे कार्य चाहे कितनी ही जल्दी क्यों न आ उपस्थित हो, परंतु उसमें पूर्वापर संबंध रहता अवश्य है। चंदन-लेप का त्वचा पर स्पर्श होने और उसकी शीतलता का अनुभव होने में कुछ-न-कुछ समय लगता ही है चाहे वह कितना ही स्वल्प क्यों न हो।

उत्पत्तिवाद से असंतुष्ट होकर श्री शंकुक, न्याय के आधार पर, अपने अनुमितिवाद को लेकर आगे आए। उन्होंने भरत के 'निष्पत्ति'

का अर्थअनुमिति माना। उनके अनुसार विभाव श्री शंकुक का अनुमितिवाद अनुमापक हैं और रस अनुमाप्य। इन्हों को गम्य और गमक भी कहते हैं। नायक में स्थायी भाव का अस्तित्व रहता ही है। विभाव अनुभाव आदि से, जिनको वह बड़ी कुशलता से अभिनय करके दिखाता है, नट में भी उसका अनुमान कर लिया जाता है, यद्यपि उसमें उसका (रस का) अस्तित्व नहीं रहता। बात यह है कि प्रेचक उस निपुण अभिनेता नट को ही नायक समक्त लेता है। इस अनुमान के द्वारा प्रेचक जब इस भाव को समक्तने लगता है। इस अनुमान के द्वारा प्रेचक जब इस भाव को समक्तने लगता है तब उसके (भाव के) सौंदर्य के कारण वह चमत्कृत हो जाता है और उसे एक प्रकार का अलौकिक आनंद मिलता है। यही आनंद स्वाद या रस है। चित्र-तुरंग-न्याय के अनुसार (जैसे चित्र के घोड़े को लोग घोड़ा ही कहते हैं उसी प्रकार) प्रेचक अभिनेता को नायक समक्तता है और नायक की मनोवृत्तियों का उसमें आरोप कर स्वयं रसास्वाद करता है।

इस अनुमिति के विरुद्ध भी कई आद्ञेप किए गए हैं। सबसे पहले तो इसमें इस तथ्य की अवहेलना की गई है कि प्रत्यच ज्ञान से जो चम-

त्कारपूर्ण आनंद मिल सकता है वह अनुमान से नहीं।

फिर उत्पत्ति के विषय में जो कठिनाई उठी थी वह इससे दूर नहीं होती। अनुमितिवाद तथा उत्पत्तिवाद दोनों में ही रस की सत्ता प्रेचक में नहीं मानी जाती। यदि मानी जाय तो प्रश्न यह उठेगा कि दूसरे व्यक्ति के भावों को उसने कैसे अपना लिया। जैसे भट्ट नायक ने कहा है—यदि रस की अवस्थिति अन्य व्यक्ति में है और वह तटस्थ है तो प्रचक स्वयं उससे प्रभावित नहीं हो सकता। नायक के कृत्यों से भी प्रचक में रस का उदय मानना नहीं बनता, क्योंकि वे विभाव और अनुभाव, जिनके द्वारा नायक प्रभावित होता है, नायक ही के संबंध में विभावानुभाव हैं, प्रचक के प्रसंग में नहीं।

इस पर कुछ विद्वानों का मत है कि विभावानुभाव ब्रादि के द्वारा नायक के स्थायी भाव की प्रतीति होती है, जिसके कारण सहदय प्रे चकों के हदय में यह भावना उत्पन्न होती है कि नायक में ही हूँ। इस प्रकार की भावना के दोष से जो फल होता है वही 'संयोग' है। जिस प्रकार रज्जु में सर्प ब्रोर शुक्ति में चांदो का भ्रम होता है उसी प्रकार प्रे चक का हदय भी किल्पत नायकत्व से छा जाता है। शक्तु तला नाटक देखते हुए प्रे चक को भ्रम होगा कि दुष्यंत में ही हूँ ब्रोर शक्तु तला के प्रति स्थायी भाव रित की, उसके हदय में, एक विलच्चण रूप से अवस्थिति होगी, जिसके विषय में न यही कहा जा सकता है कि वह है (सत्) क्योंकि वस्तुतः तो वह दुष्यंत के हदय में थी, प्रे चक के हदय में नहीं; ब्रोर न यही कहा जा सकता है कि नहीं है (असत्) क्योंकि भ्रम-रूप में उसके हदय में उसकी स्थिति है। इस मत के ब्रानुसार ब्रालंबन के प्रति नायक का स्थायी भाव प्रे चक के हदय में सर्वथा मिण्या-रूप में उत्पन्न होता है ब्रोर ब्रात्मा का परावर्तित चैतन्य उसे प्रकाशित करता है, जिससे रस-रूप में उसका ब्रानंद मिलता है।

परंतु आलंबन के प्रति नायक के जो रित आदि स्थायी भाव होते हैं उनका प्रे चक के हृद्य में उदय होना माने तो यह देवता आदि पूज्य व्यक्तियों के विषय में कैसे निभेगा ? जिन सोता देवों को प्रे चक परंपरा से जगन्माता मानते आए हों उनके विषय में राम को रित का उनके हृद्य में उद्भव होना संभव नहीं। फिर नायक के वे पराक्रम-पूर्ण कार्य, जिनके करने में प्रे चक सर्वथा असमर्थ हैं, कैसे उसके हृद्य में आ सकते हैं ? जिन भावों का हमने स्वतः अनुभव नहीं किया है वे कैसे हमारे तिये विभावों का काम दे सकेंगे ? राम के बाण-संधान-मात्र करने से

समुद्र में दाह उत्पन्न कर देना इत्यादि अलौकिक कृत्यों का हमें अनुभव हो ही नहीं सकता। फिर यदि प्रे चक नायक के ही भावों का अनुभव करता है तो रस सदैव आनंद-रूप नहीं माना जा सकता। रित के स्थान पर जब नायक को शोक हो रहा हो उस समय प्रे चक को भी इसके अनुसार शोक ही होना चाहिए, जो आनंददायक नहीं, वरन दु:खदायक होता है। और यदि यह बात होती तो भवभूति के लिखे नाटक इतने सर्वप्रिय न होते जितने कि वे वास्तव में हैं, क्योंकि करुण रस के होने के कारण वे उस दशा में दु:खदायक सिद्ध होते। इसलिये यह मत भी विद्वानों को न रुचा।

भट्ट नायक ने प्रें चक के हृद्य में रस की अवस्थिति मानी है। उनके अनुसार स्थायी भाव से रस ब्नने तक की प्रक्रिया में तीन शक्तियों का भट्ट नायक का भक्तिवाद हाथ रहता है। ये शक्तियाँ हैं—अभिधा, भावकत्व श्रीर भोजकत्व। श्रिभधा के द्वारा काव्य के सामान्य और आलंकारिक अर्थी का ज्ञान होता है। भावकत्व के द्वारा विभाव-अनुभाव आदि व्यक्ति-संबंध से मुक्त होकर सधारण अर्थात मनुष्य-मात्र के अनुभव के योग्य बन जाते हैं। उनमें कोई विशेषता नहीं रहने पाती। प्रेचक के हृद्य में यह ज्ञान नहीं रहता कि यह दुष्यंत की स्त्री शकुतला है; वह उसकी स्त्री-मात्र समभता है। इसी प्रकार दुष्यंत पुरुष-मात्र रह जाता है। व्यक्तित्व, देश-काल आदि विशेषताएँ दूर हो जाती हैं। इसका फल यह होता है कि स्थायी भाव मनुष्य-मात्र के द्वारा भोग किए जाने के योग्य हो जाता है, साधारण हो जाता है। यहाँ संयोग का अर्थ सम्यक् अर्थात् साधारण रूप से योग्य अर्थात् भावित होना है। जिस किया के द्वारा इस प्रकार साधारणीकृत स्थायी भाव का रस-रूप में भोग होता है उसे भोजकत्व कहते हैं। वह भोग ही निष्पत्ति है। रस के संबंध में जब 'भोग' का प्रयोग किया, जाता है तब उसे सांसारिक अर्थ में नहीं समभना चाहिए। भोग के द्वारा रजस् और तमस् गुण निवृत्त होकर सत्त्व गुण की वृद्धि होती है जिससे आनंद का प्रकाश होता है। यही आनंद रस है, जिसका भोग करते हुए मनुष्य थोड़ी देर के लिये सांसारिक बंधनों से निर्मुक्त होकर सार्वभीम चैतन्य जगत् में प्रवेश पा जाता है। इसी से वह आनंद ब्रज्ञानंद सहोदर कहलाता है। ब्रज्ञानंद ख्रोर काव्यानंद (रस) में इतना ही भेद है कि ब्रज्ञानंद तो सांसारिक विषयों से विरत होने पर होता है और नित्य है, परंतु काव्यानंद विषयों से उद्भूत होता है और थोड़े ही समय तक रहता है।

इस सिद्धांत पर यह त्रापित हुई कि काव्य की तीन शक्तियों को मानने के लिये कोई त्राधार-रूप प्रमाण नहीं है। जिन बातों के लिये त्रियेनवगुत का युक्तियुक्त नियम प्राप्त हो सकते हैं उनके लिये त्राभित्र्यक्तिवाद त्राभित्र्यक्तिवाद स्त्री में है कि उन्होंने भावकत्व त्रीर भोजकत्व से हो नई कि स्त्राप्त स्वाप्त के कि

कि उन्होंने भावकत्व और भोजकत्व ये दो नई क्रियाएँ मानी हैं। अभिनवगुप्ताचार्य के अनुसार इन दोनों क्रियाओं का काम व्यं जना और ध्वित से चल जाता है। भावकत्व तो भावों का अपना गुण है ही। भरत मुनि ने इसी लिये कहा है कि 'काव्यार्थान् भावयतीति भावाः— जो काव्यार्थों को भावना का विषय बनावें वे भाव होते हैं। अभिनवगुप्त के अनुसार काव्यार्थ का यहाँ यह मुख्य अर्थ है जिसमें काव्य का आनंद निहित रहता है। संचारियों से पृष्ट होकर स्थायी भाव ही आस्वाद्युक्त काव्यार्थ के अस्तित्व के कारण होता है। अतएव वही (काव्यार्थ) रस का भावक है, क्योंकि उसी से रस व्यं जित होता है। रस में भोग का भाव पहले ही सेविद्यमान है। आस्वादत्वाद्रसः'—रस वही है जिसका आस्वाद हो सके, भोग हो सके। अतएव भोजकत्व को भी अलग शिक्त मानने की आवश्यकता नहीं, क्योंकि वह ध्विन के द्वारा संपन्न हा जाता है। इसी लिये संयोग का अर्थ है ध्विनत या व्यं जित होना और निष्पित्त का अर्थ हुआ आनंद-रूप में प्रकाशित होना।

परतु रस की श्रमिव्यक्ति होती कैसे हैं ? बात यह है कि मनुष्य भिन्न भिन्न परिस्थितियों में पड़कर जिन भावों का श्रनुभव करता है वे, वासना-रूप में, उसके हृदय में स्थिर हो जाते हैं। इस प्रकार स्थायी भाव वासना-रूप में पहले ही से उसके हृद्य में विद्यमान रहते हैं। केवल बात इतनी है कि इस रूप में उनका अनुभव मनुष्य को नहीं होता, क्योंकि उनके विषय में आत्मा पर अज्ञान का आवर्ण छाया रहता है। निपुण अभिनय के द्वारा विभावानुभाव के प्रदर्शन से अज्ञान का आवरण हट जाने पर वे अभिव्यक्त हो जाते हैं। इस प्रकार आत्मानंद के प्रकाश में जब उनका अनुभव होता है तब वे रस कहे जाते हैं। या यह भी कह सकते हैं कि विभावानुभाव के प्रदर्शन पूर्व-संस्कार को उत्तेजित कर प्रे चक को इतना तन्मय बना देते हैं कि उसकी चित्तगृति त्रानंदमय हो जाती है। यही रसस्वादन है। चाहे जिस तरह लीजिए, स्थायी भाव और चैतन्य के योग से ही रस की प्रतीति होती है। किंतु रस की अनुभूति तब तक संभव नहीं जब तक कि वासना-रूप संस्कार हृदय में पहले ही से विद्यमान न हों। जिस मनुष्य के हृदय में ये वासना-रूप संस्कार होते हैं वह सहदय कहलाता है। मनुष्य सहदय वीन प्रकार से हो सकता है। सांसारिक अनुभव से, पूर्व जनम् के संस्कारों से, श्रौर श्रभ्यास से। जिनको न सांसारिक श्रनुभव है, न जिनके पूर्व जन्म के संस्कार हैं और जो इस जन्म में भी साहित्य-शास्त्र इत्यादि के अनुशीलन के द्वारा अभ्यास नहीं करते वे सहदयों की श्री गी में नहीं त्राते त्रीर रसास्वादन से वंचित रहते हैं। मीमांसकों, वैयाकरणों त्रादि को साहित्यिकों ने इसी कोटि में रखा है। यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि आत्मानंद के प्रकाश में स्थायी भाव की जी रस-रूप आनंदानुभूति होती है उसमें भी लौकिकता नहीं रह जाती। सब वैयक्तिक संबंधों से मुक्त होकर निर्विशेष रूप से प्रेचिक को उसकी अनुभूति मिलती है। इसी लिये उसे ब्रह्मानंद-सहोद्र कहा जाता है।

यद्यपि रस का त्रानद विषय-जन्य है तथापि विषयानंद से उसका कोई संब ध नहीं, इसी लिये उसे ब्रह्मानंद सहोदर कहा है। रस का त्रास्वादन करते हुए मनुष्य अपने त्राप को भूल जाता है। वह अपने

त्राप के। मनुष्य-जाति से त्रालग व्यक्ति-विशेष नहीं समभता वरन् मनुष्य-मात्र होकर उसका अनुभव करता है।

प्रश्न उठ सकता है कि स्थायी भाव विभावानुभाव आदि लौकिक वस्तुओं से अलैकिक रस का उदय किस प्रकार संभव है। इसके उत्तर में शास्त्राकार यही कहा करते हैं कि जिस प्रकार मिश्री, मिरिच, कर्प्रादि के संयोग से तैयार होनेवाले पान ( शर्बत ) के रस का स्वाद इन सब वस्तुओं से विलक्षण होता है उसी प्रकार इन लौकिक पदार्थों से भी अलौकिक रस का आविर्भाव होता है।

ऊपर अभिनवगुप्ताचार्य का जो मत दिया गया है, पीछे के नाट्य-शास्त्राकारों ने उसे ही स्वीकार किया है। धनंजय ने भी इसी को माना है। धनंजय का उनसे इतना ही भेद ज्ञात होता है कि धनंजय नट में भी आनंद मान बैठे हैं, जिसे अभिनवगुप्त नहीं मानते। इन शास्त्रकारों ने संत्रेप में रस की व्याख्या इस प्रकार की है। स्थायी भाव जब विभाव, अनुभाव और संचारी भावों के योग से आस्वादन करने योग्य हो जाता है तब सहदय प्रेचक के हदय में रस-रूप से उसका आस्वादन होता है। भाव के अनुभव और उसके रसास्वादन में भेद है। अनुभव में भाव की सुख-दु:ख-पूर्ण प्रकृति के अनुसार अनुभवकर्ता के। भी सुख-दु:ख होता है, परंतु उसका आस्वादन इनसे रहित है। इसकी अवस्थिति इस मत के अनुसार न नायक में मानी जा सकती है और न नट में (क्योंकि रस तो वर्तमान वस्तु है अौर नायक भूतकाल में था, वर्तमान में नहीं है स्रोर नट का कार्य ते। नायक स्राद् के स्रिभनय से अनुकरण मात्र करना है) वह तो केवल विभाव त्रादि को प्रे चक के सामने प्रद-र्शित भर कर देता है। रस की अवस्थिति सहदय प्रे चक में है। प्रे चक में भी स्थायी भाव त्रादि के ज्ञान-मात्र ही से रस उत्पन्न नहीं होता।

यह ज्ञान सामान्य ज्ञान से भिन्न होता है अतः प्रचक, श्रोता अथवा पाठक के हृदय में जा रसानुभूति हातो है उसकी प्रक्रिया समभने के तिये मधुमतो-भूमिका और परप्रत्यच के। पहले समभ लेना चाहिए। अपने मेबदूत (अनुवाद, संशोधित संस्करण) की भूमिका में पंडित केशवप्रसाद मिश्र ने लिखा है—

"मधुमती-भूमिका चित्त की वह विशेष अवस्था है जिसमें वितर्क की सत्ता नहीं रह जाती। शब्द, अर्थ और ज्ञान इन तीनों की पृथक् प्रतीति वितर्क है। दूसरे शब्दों में वस्तु, वस्तु मधुमती-भूमिका श्रीर का संबंध और वस्तु के संबंधी इन तीनों के भेद का अनुभव करना ही वितर्क है। जैसे, परप्रत्यन 'यह मेरा पुत्र है' इस वाक्य से पुत्र, पुत्र के साथ पिता का जन्य-जनक संबंध और जनक होने के नाते संबंधी पिता इन तीनों की पृथक पृथक् प्रतीति होती है। इस पार्थक्यानुभव के। अपर प्रत्यत्त भी कहते हैं। जिस अवस्था में संबंध और संबंधी विलीन हो जाते हैं; केवल वस्तु-मात्र का त्राभासमिल हा रहता है उसे पर प्रत्यच्च या निर्वितर्क समापत्ति कहते हैं। जैसे, पुत्र का केवल पुत्र के रूप में प्रतीत होना। इस प्रकार प्रतीत होता हुआ, पुत्र प्रत्येक सहृद्य के वात्सल्य का आलंबन हो सकता है। चित्त की यह समापत्ति सात्त्विक वृत्ति की प्रधानता का परिणाम है। रजागुण की प्रवलता भेद-बुद्धि ख्रौर तत्फल दुःख का तथा तमागुण की प्रबलता अबुद्धि और तत्फल मूढ़ता का कारण है। जिसके दुःख और मोह दोनों दवे रहते हैं, सहायकों से शह पाकर उभरने नहीं पाते, उसे भेद में भी अभेद और दुःख में भी सुख की अनुभूति हुआ करती है। चित्त की यह अवस्था साधना के द्वारा भी लाई जा सकती है और न्यूनातिरिक्त मात्रा से सान्विकशील सज्जनों में स्वभावतः भी विद्यमान रहती है। इसकी सत्ता से ही उदारचित्त सज्जन वसुधा के। अपना कुटुंब समभते हैं और इसके अभाव से चुद्र-चित्त व्यक्ति अपने-पराये का बहुत भेद किया करते हैं और इसी लिये दुःख पाते हैं, क्योंकि "भूमा वै सुखं नाल्पे सुखमस्ति।"

जब तक सांसारिक वस्तुत्रों का हमें अपर प्रत्यत्त होता रहता है तब तक शाचनीय वस्तु के प्रति हमारे मन में दुःखात्मक शोक अथवा अभिनंदनीय वस्तु के प्रति सुखात्मक हर्ष उत्पन्न होता है। परंतु जिस समय हमका वस्तुत्रों का परश्रत्यत्त होता है उस समय शाचनीय त्रथवा त्रभिनंदनीय सभी प्रकार की वस्तुएँ हमारे केवल सुखात्मक भावों का त्रालंबन बनकर उपस्थित होती हैं। उस समय दुःखात्मक क्रोध, शोक त्रादि भाव भी त्रपनी लौकिक दुःखात्मता छोड़कर त्रालोकिक सुखात्मता धारण कर लेते हैं। त्रभिनवगुष्तपादाचार्य का साधारणीकरण भी यही वस्तु है, त्रीर कुछ नहीं।

योगी श्रपनी साधना से इस श्रवस्था का प्राप्त करता है। जब उसका चित्त इस श्रवस्था या इस मधुमती-भूमिका का स्पर्श करता है तब समस्त वस्तुजात उसे दिव्य प्रतीत होने लगते हैं। एक प्रकार से उसके लिये स्वर्ग का द्वार खुल जाता है। पातंजल सूत्रों के भाष्यकर्ता भगवान व्यास कैसे सुंदर शब्दों में इसका वर्णन करते हैं—

मधुमतीं भूमिकां सात्तात्कुर्वतोऽस्य देवाः सत्त्वशुद्धिमनुपश्यंतः स्थानैरुपिनमन्त्रयन्ते—भो इहास्यताम्, इह रम्यताम्, कमनीयोऽयं भोगः, कमनीयेयं कन्या, रसायनिमदं जरामृत्यु बाधते; वैहायसिमदं यानम्, अमी कल्पद्रुमाः, पुण्या मन्दािकनी, सिद्धा महष्यः, उत्तमा अनुकूला अप्सरसः, दिव्ये श्रोत्रचचुषी, वन्नोपमः कायः, स्वगुणैः सर्वमिद्मुपार्जित-मायुष्मता, प्रतिपद्यतािमद्मत्त्रयमजरममरस्थानं देवानां प्रियमिति।

त्रथात् मधुमती-भूमिका का साज्ञात्कार करते ही साधक की शुद्ध सान्त्विकता देखकर देवता त्रपने त्रपने स्थान से उसे बुलाने लगते हैं— इधर त्राइए, यहाँ रिमए, इस भोग के लिये लोग तरसा करते हैं, देखिए कैसी सुंदरी कन्या है। यह रसायन बुढ़ापा और मौत दोनों का दबाता है। यह त्राकाश-यान, ये कल्पवृत्त, यह पावन मंदाकिनी, ये सिद्ध महर्षिगण, ये उत्तम और अनुकूल अपसराएँ, ये दिव्य अवण, यह दिव्य दृष्टि, यह वज्र-सा शरीर सब आप ही ने तो अपने गुणों से उपाजित किया है। फिर पधारिए न इस देवप्रिय अन्नय, अजर-अमर स्थान में।

इसी दिव्य भूमिका में पहुँचकर क्रांतदर्शी विदक किव ने कहा था-

मधु वाता ऋतायते मधु चरन्ति सिन्धवः माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः। मधु नक्तमुतोषसो मधुमत्पार्थिवं रजः। मधु द्यौरस्तु नः पिता। मधुमान्नो वनस्पतिर्मधुमाँ त्रस्तु सूर्यः। माध्वीर्गावो भवन्तु नः। ऋ० १।६०।६

योगी की पहुँच साधना के बल पर जिस मधुमती-भूमिका तक होती है उस भूमिका तक प्रातिभज्ञान-संपन्न सत्किव की पहुँच स्वभावतः हुआ करती है। साधक और किव में श्रांतर केवल यही है कि साधक यथेष्ट काल तक मधुमती-भूमिका में ठहर सकता है; पर किव अनिष्ट रजस् या तमस् के उभरते ही उससे नीचे उतर पड़ता है। जिस समय किव का चित्त इस भूमिका में रहता है उस समय उसके मुँह से वह मधुमयी वाणी निकलती है जो अपनी शब्दशक्ति से उसी निर्वितर्क समापित्त का रूप खड़ा कर देती है जिसकी चर्चा पहले हो चुकी है। यही रसास्वाद

की अवस्था है, यही रस की 'ब्रह्मास्वादसहोद्रता' है।

बड़े ही गृह अभिप्राय से प्रकाशकार ने 'माधुर्य..... द्रुतिकारणं' कहकर मधुमती के पुत्र माधुर्य का चित्त-द्रुति का कारण बतलाया है। चित्त की द्रुति अथवा द्रवीभाव है क्या ? चित्त स्वभावतः किटन होता है। उसकी किटनता इसी में है कि वह अपने के। किसी भाव से आविष्ट नहीं होने देता, किसी भाव का संचार के लिए उसमें अवकाश नहीं मिलता। जब इस प्रकार की किटनता चली जाय, जब शोक, कोध, जुगुप्सा आदि से उत्पन्न दीप्ति (तमतमाहट) मिट जाय, जब विस्मय, हास, भय आदि से उत्पन्न वित्तेप भी न रहे, उस समय आवरण हटाकर रित आदि भावों के आकार में भासमान आंतिरक आनंद-ज्योति के जग उठने पर जो सहद्य पुरुष के हदय की आदिता होती है, जो अशु-प्रवाह या पुलकावित का संचार हो उठता है वही तो चित्त की द्रुति है। यह भी रसानुभूति की ही अवस्था है। माधुर्य से इसका संबंध बतलाकर मम्मट ने मधुमती की ओर ही संकेत किया है, पर खुले शब्दों में नहीं।

संस्कृत-साहित्य में ऐसे दो उदाहरण मिलते हैं जहाँ अपर प्रत्यच की अवस्था में भी रस-संचार का वर्णन है। एक तो साचात् कौंच-वध देखने से मह्य वाल्मीकि के चित्त में तौकिक संकोचक शोक न उत्पन्न होकर उस अलौकिक विकासक शोक का उत्पन्न होना जिसके आवेश में उनका प्रातिभ-ज्ञान जाग उठा और उन्होंने

मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वतीः समाः । यत्कौञ्चिमिथुनादेकमवधीः काममोहितम् ॥

इस छंदोमयी दैवी वाणी का आकिस्मक उचारण कर डाला। इस वाग्नहा के प्रवेध का वर्णन कालिदास, भवभूति तथा आनंद-वर्धन ने 'रलोकत्वमापद्यत यस्य शोकः' आदि कहकर ऐसे ढंग से किया है कि वह शोक महर्षि के पर-प्रत्यत्त का विषय ही जान पड़ता है। दूसरा सीता-परित्याग के परचात पुनः पंचवटी में स्वयं गए हुए रामचंद्र में, संगमकालीन दृश्यों का अपर-प्रत्यत्त होने पर भी, लौकिक शोक न होकर उस करुण्यस का संचार होना जिसका निर्देश भवभूति ने

त्र्यनिर्भिन्नो गभीरत्वादन्तर्गृढः घनव्यथः।

पुटपाकप्रतीकाशो रामस्य कहणो रसः ॥

कहकर स्पष्ट ही कर दिया है। इन उदाहरणों में भी पर-प्रत्यच्च की अवस्था ही माननी चाहिए। महर्षि वाल्मीिक और भगवान रामचंद्र शंका-समाधान दोनों ही ऐसे व्यक्ति थे जो परम सात्त्विक कहे जा सकते हैं। उनकी चित-वृत्ति एक प्रकार से सदा ही मधुमती-भूमिका में रमी रहती होगी। अतः उनका शोक आत्म-संबंधी या पर-संबंधी परिच्छिन्न शोक नहीं है जिससे कि वह दु:खात्मक हो, श्रिपतु वह व्यक्ति-संबंध-शून्य अपरिच्छिन्न शोक था जो स्थायी भाव होकर रस के रूप में परिएत हो सका।

"कवि के समान हृद्यालु वही सहृद्य इसका स्वाद् भी पा सकता है जिसका हृद्य एक एक कण के साथ बंधुत्व के बंधन से बँधा है।"

इस विवेचन में ये बातें ध्यान देने की हैं।

१-रसानुभूति मधुमती-भूमिका में होती है।

२—मधुमती-भूमिका में पर प्रत्यच होता है। अनुभूति अखंड

३—चित्तवृत्ति की इसी एकतानता का नाम है साधारणीकरण।

४—इस अवस्था (अथवा भूमिका) में केवल श्रानंदानुभूति होती है, सुख-दुःख का लौकिक अनुभव नहीं होता। इसी से उस अनुभव का नाम है आस्वाद, रसना अथवा चर्वणा।

५ वह आनंद इंद्रिय-जन्य नहीं प्रत्युत अलौकिक और अखंड

होता है।

६—इस भूमिका में पहुँचने पर साधक के ही समान कि श्रौर भावक (पाठक, प्रेच्नक अथवा श्रोता) दोनों का ही श्रनुभव तथा ज्ञान सामान्य और साधारण होता है। यही साधारण्य-श्रलौकिकता ला देता है। जब वृत्तियों का साधारणीकरण हो जाता है तब इंद्रियों के व्यापार तथा मन के भाव सभी स्थिर हो जाते हैं, तर्क-वितर्क विलीन हो जाते हैं, श्रपने श्रौर पराए की भावना लोक-भावना में लीन हो जाती है और श्रात्मा में श्रानंद की श्रनुभूति (श्रथवा श्रभिव्यक्ति) होने लगती है। इसी विचित्र और श्रलौकिक श्रनुभूति को रसास्वाद कहते हैं।

७—यह श्रनुभूति साधारण लोक की श्रनुभूति नहीं है । यह स्मरण रखना चाहिए।

प्रमान स्ता में "सभी प्रकार की वस्तुएँ हमारे सुखात्मक भावों का आलंबन" बन जाती हैं। अर्थात् उस समय हम तर्क के लोक में नहीं, भाव के लोक में रहते हैं। वह हमारा साधारण लोक नहीं है। वह असाधारण मधुमान लोक है। जिसे काव्यरिसक रसभूमिका कहते हैं उसे ही योगवाले मधुमती-भूमिका और ज्ञानी पर-प्रत्यच्च की दशा कहते हैं। इसी बात को ध्यान में रखकर 'अलौकिक' विशेषण का व्यवहार किया गया है क्योंकि यहाँ लोक के साधारण कार्य-कारण नहीं काम करते। यहाँ तो दु:खकथा से भी एक प्रकार का सुखात्मक अनुभव होता है, रसानुभूति होती है। सामान्य लोक में कारण के अनुरूप ही कार्य होता है पर इस रसलोक में सदा आनंद मिलता है।

हि—इस प्रसंग में यह भ्रम न होना चाहिए कि जिन भावों के सहारे रस का स्वाद मिलता है वे हमारे लोक के नहीं हैं। वे

भाव सर्वथा हमारे तथा हमारे लोक के हैं, वे त्रातींद्रिय, पार-लौकिक श्रथवा लोकबाह्य नहीं होते। वे श्रलौकिक केवल इसलिये कहे जाते हैं क्योंकि उनका श्रनुभव पर-प्रत्यच्च के लोक में-चिच की मधुमती भूमिका में - होता है और उस अनुभव के कार्य-कारण साधारण श्रीर लौकिक नहीं होते। इसी से जा श्रॅगरेजी-वाले अनुवाद अलौकिक का supernatural अथवा ordinary शब्दों से श्रनुवाद करते हैं वे सत्य तक नहीं पहुँच पाते। अलौकिक का इस प्रसंग में अर्थ होता है supersensuous (पर-प्रत्यत्त-गम्य)। लौकिक-अलौकिक पर हम पहले दूसरे अध्यायों में भी लिख चुके हैं क्योंकि कई विद्यार्थी तथा पाठक इसी भ्रम के कारण रस-परंपरा पर भी छींटे उद्घालने लगते हैं। त्राजकल के कुछ ब्रालोचक जब पत्र-पत्रिकाओं में रस अलंकार आदि की छीछालंदर करने बैठते हैं तब हम उनसे यही प्रार्थना करते हैं कि पहले हजारों वर्ष की अर्जित, परिमार्जित तथा सांस्कृतिक निधि को परखने का यत करो, परखकर उसका उपयोग करो, तब त्रागे बढ़ो। इससे व्यर्थ अम ऋौर लज्जा के फेर में न पड़ोगे।

१०—रसानुभूति किव तथा सहदय (भावुक) दोनों को होती है।
११ — भाव में रज श्रथवा तम की प्रधानता रहती है और रस में
केवल सत्त्व की। एक बात श्रीर बड़े पते की है कि भाव का धात्वर्थ होता है किया या व्यापार।

उत्पर के विवेचन से यह भी स्पष्ट हो गया है कि रस तो सभी भावुकों के अनुभव की चीज है पर रस-मीमांसा का विषय साधारण बात नहीं है। वह एक गहन श्रीर गंभीर शास्त्रीय विषय है। इसी से लोगों को प्रायः श्रम हो जाया करता है। लोग पश्चिम के मनोविज्ञान को आधार बनाकर रस का सिद्धांत समभने चलते हैं और बीच में ही उलभ जाते हैं और कभी कभी तो साधारणीकरण, अलौकिक और अभिन्यिक्त आदि शब्दों के श्रम में पड़ जाते हैं। हम उन्हों (पंडित केशवप्रसाद मिश्र) की लिखी दूसरी भूमिका से ऐसा उद्धरण देते हैं

जिससे इन बातों पर थोड़ा श्रधिक प्रकाश पड़े श्रौर इंद्रिय, मन, बुद्धि तथा श्रात्मा का भी संबंध मालूम हो जाय।

"इस जगत् में इंद्रियगम्य स्थूल विषय तो हैं ही; ऐसे सुच्म विषय भी हैं जहाँ इंद्रियों की गति नहीं होती। या तो आधुनिक वैज्ञानिक साधनों के द्वारा उनमें से कुछ मन, बुद्धि और आत्मा की सत्ता प्रतीत होती है या मानसिक किया द्वारा सब की। मन केवल सत्या प्रतीतियोग्य विषयों का ही साचात्कार नहीं करता, वह असत् या अप्रतीतियोग्य, लोकबाह्य, असंभाव्य, अचित्य अतएव असंगत तथा विल्वाण विषयों का भी साचात्कार कर सकता है, साचात्कार क्या, उनकी सृष्टि कर सकता है। जैसे पहले पहल समस्त सत् पदार्थों की सृष्टि मन ने ही की है उसी प्रकार आगे आगे नई से नई सृष्टिकरने की चमता भी उसी मन में है। पर मानव का छोटा सा मन जो कुछ नई सृष्टि करता है उसके उपाद।न, उसके आरंभक अणु, उसी महान् मन की महारुचि से उत्पादित सृष्टि से ही लिए हुए होते हैं। मानव-मन उपादानों की नई से नई योजना करके नवीन मूर्तियाँ खड़ी कर सकता है, पर उपादान परिचित ही होते हैं, उनमें मौलिक नवीनता लाना मन के मान का नहीं। मन अपनी योजना-शक्ति की सहायता से जो नई सृष्टि करता है उसे विल्क्रण होने पर भी सलच्या श्रीर असंगत होने पर भी सुसंगत होना चाहिए। अन्यथा बुद्धि, जिसका पद मन से ऊँचा है, उसकी हैय समभती है, बावले का हवाई किला मानती है। मनःकिल्पत प्रत्येक वस्तु बुद्धि-प्राह्य होनी चाहिए। इसी तिनके की छोट में हो ता पागल छोर सरेख के भेद का पहाड़ है। मनसाराम केवल उत्पादक ही नहीं बड़े भावुक भी हैं। अपनी ही रचना पर समय से रीभ या खीम जाया करते है। त्रास्तु, इतने पर भी मन त्रौर बुद्धि करण या साधन ही हैं। त्रातः इनमें स्वतः चेतनता या प्रकाश नहीं है।ता। वे जिसके प्रकाश में अपना अपना कार्थ करते हैं वह स्वतः प्रकाश सिच्चिदानंद आत्मा सबका तटस्थ साची है।

मधुमती भूमिका में पहुँचा कवि का मान जब उल्लसित होकर नवीन सृष्टि का आरंभ करता है और अपनी ही सृष्टि की सुंदरता पर रस और साधारणीकरण सुग्ध होकर रीभता है उस समय उसकी समस्त वृत्तियाँ एकतान एकत्वय हो जाती हैं। इसी लिये उसकी रचना भावों का संगीत है। मन की इस एकविषयावगाहिनी निरोधावस्था से चित् (= ज्ञान) का स्रावरण-भंग होता है; स्रर्थात् मन जब विचिप्त होकर इधर उधर श्रनेक विषयों पर दौड़ता है उस समय अपनी इस विद्येप-क्रिया से वह नित्य शुद्ध-बुद्ध-मुक्त-स्वभाव चित् पर एक प्रकार का पर्दा-सा डालता रहता है, पर जहाँ उसकी यह विचेपावस्था निरोधावस्था में बदली कि उसका त्रावरण डालना बंद हो जाता है और चित् निरावण होकर चमकने लगता है। इस अवस्था में वह अनुभविता श्रीर अनुभाव्य अथवा द्रष्टा श्रीर दृश्य दोनों है। इसी लिये निरावण चित् को श्रानंद स्वरूप का श्रनुभव करने के लिये। किसी दूसरे श्रनुभविता की श्रावश्यकता नहीं होती। श्रात्मा के इसी श्रानंद स्वरूप का रस कहते हैं। कवि के समान हृद्याल सहद्य (त्राजकल का समीचक, समालोचक या Critic) भी जब उधी भूमिका का स्पर्श करना है, तब उसकी भी वृत्तियाँ उसी प्रकार एकतान, एकलय हो जाती हैं, (जिसके लिये पारिभाषिक शब्द साधारणीकरण है) श्रीर उसे भी वहीं सगीत सुनाई पड़ने लगता है—उसी श्रानंद की भलक मिलती है। इस साधारण अवस्था में पहुँचने की शक्ति उसे क्रब तो कवि की दृष्टि की विशेषता श्रीर कुछ अपने संस्कार दोनों ही यथातथ्य प्रदान करते हैं। कवि और सहदय दोनों साधारण होते हुए भी भिन्न हैं। एक की प्रतिभा उत्पादक और दूसरे की प्राह्क होती है। आचार्य अभि-नवगुप्त ने पहली के। प्रख्या श्रौर दूसरी का उपाख्या कहा है। राजशेखर्ने एक को कारयित्री प्रतिभा श्रीर दूसरी के। भावयित्री प्रतिभा नाम दिया है।

भिन्न भिन्नकवि-सहृदय अपनी शक्ति के अनुसार कभी प्रतिपाद्य विषयों की,कभी प्रतिपादक शब्दों की अथवा कभी दोनों की नई से नई उद्भावना या भावना करके उसी आनंद की उपलब्धि किया या कराया करते हैं, पर सबके प्रयास का फल एक समान नहीं होता। मात्राभेद से किसी की त्रानंद, किसी का आनंदाभास और किसी के। चमत्कार-मात्र नसीब होता है। "

इस प्रकार रस को मीमांसा हो जाने पर भी दो-एक भ्रमों का निरा-करण करना आवश्यक है। गया है; क्योंकि प्रारंभिक ग्रंथ में प्रतिपादन का प्रधान माग भ्रम-निवारण में ही जाना चाहिए। बड़े महत्त्व के भ्रम भ्रमवश हिंदी के श्रालाचकों ने रस का न जाने क्या समभ रखा है। एक विद्वान् औँगरेजी मनोविज्ञान के फेर में पड़कर रस की मीमांसा करते हुए लिखते हैं-

"दा मनुष्य क्रोध में भरे एक दूसरे पर खड़ों से प्रहार कर रहे हों तो दानों का भाव 'रौद्र' त्रवश्य है पर उनका रौद्र का रस नहां त्रा रहा है। किंतु, यदि एक मनुष्य दूसरे का गहरा घाव पहुँचाकर ख्रीर वेकाम करके ठहर जाय और कहें—'क्यों' और लड़ोगे, फिर ऐसा करोगे, अब तो समभ गए न ?' ता उसका रौद्र रस त्राया ऐसा जानना चाहिए।"

ऐसे विचार पश्चिमो मनाविज्ञान के औरस पुत्र हैं। भारतीय शास्त्रों में भाव श्रौर रस का ऐसा भेद नहीं किया गया है। यह तो feeling emotion तथा sentiment की चचा-सी जान पड़ती है। इस प्रकार के भ्रमपूर्ण विचार केवल हिंदी में नहीं ऋँगरेजी तक की प्रसिद्ध पुस्तकों में पाए जाते हैं। इसी से इस भ्रम से सावधान रहना चाहिए।

एक दूसरे विद्वान् लिखते हैं—"जब तक किसी भाव का केाई विषय इस रूप में नहीं लाया जाता कि वह सामान्यतः सबके उसी भाव का त्रालंबन हा सके तब तक उसमें रसाद्वाधन की पूर्ण शक्ति नहीं त्राती। इसी रूप में लाया जाना हमारे यहाँ 'साधारणोकरण' कहलाता है।"

साधारणीकरण से यहाँ यह अर्थ लिया गया है कि विभाव, अनुभाव त्रादि के साधारण रूप देकर सामने लाया जाय । विभाव, त्रजुभाव त्रादि का साधारण अथवा लोकसामान्य होना दे। अर्थों में माना जा सकता है। एक तो स्वरूपतः सामान्य होना और दूसरे परिगाम अथवा उद्देश में सामान्य होना । स्वरूपतः सामान्य होने का त्रायह करना ठीक न होगा क्योंकि उस अवस्था में विभाव, अनुभाव आदि सीमित और शृंखला-बद्ध हो जायँगे और काव्य की व्यापकता नष्ट हो जायगी। परिणामतः या अंतिम ध्येय में सामान्यता (साधारणीकरण) मानने के भी दो प्रकार हो सकते हैं। एक तो बौद्धिक या द्वैतवादी जिसमें काव्य को नैतिक और अनैतिक के द्वं द्वों के भीतर देखा जाता है और नैतिक पच्च का रसस्वाद किया जाता है और दूसरा मनोवैज्ञानिक, ध्वन्यात्मक अथवा कलात्मक जिसमें नैतिकता का प्रश्न पृथक् नहीं रहता, 'ध्वनिं' में अवसित हो जाता है। इनमें पहला प्रकार भट्ट नायक के 'भुक्तिवाद' के अनुकूल पड़ता है और दूसरा अभिनवगुप्त के ध्वनिवाद से संबंधित है। कहने की आवश्यकता नहीं कि उक्त विद्वान् पहले प्रकार के समर्थक हैं किंतु हम आचार्य अभिनवगुप्त का मत मानते हैं। साधारणीकरण तो किव अथवा भावक की चित्तवृत्ति से संबंध रखता है। चित्त के एकतान और साधारणीकृत होने पर उसे सभी कुछ साधारण प्रतीत होने लगता है।

एक अम लोगों में यह फैल गया है कि रस और कला का संबंध योग से है। यह बात तो सोलहों आने ठीक है, पर इसका यह अर्थ नहीं है कि रस का संबंध देवता और परलोक से हैं। योग का अर्थ है केवल वह चित्तवृत्ति का निरोध जिसके परप्रत्यच्च और साधारणीकरण का संबंध है। यही कारण है कि कला की चर्चा आते ही भारतीय कलाविद 'योग' की चर्चा करते हैं। भारत में भाव और भावना, काव्य और कला सब आत्मपच्च की चीजें हैं इसी से योग और चित्तवृत्तिनिरोध का प्रश्न पहले उठता है और पश्चिम में पहले वस्तु पच्च सामने आता है, तब कहीं मन आता है। पश्चिम को इसी बुद्धि ने यह अम फैला दिया है कि भारतीय तो सभी जगह धर्म और दर्शन को ठूँसकर कला तथा शिल्प आदि का स्वरूप बिगाड़ देते हैं। बात ऐसी कभी नहीं है। उदाहरण के लिये केवल एक बात देखिए। यदि काव्य में देवादिविषया रित पाई जाती है तो उसे 'रस' का पद भी नहीं मिलता, वह केवल भाव मानी जाती है। यहाँ के

आचार्यों ने सबकी सीमा रखी है। इस कला और रस के ज़ेत्र में उन्होंने कभी लोक का नहीं भुलाया है।

उपर तो रस के परिपाक की बात कही गई है परंतु कभी-कभी ऐसा भी होता है कि रस परिपक्व अवस्था 'तक नहीं पहुँचता,

जिसमें उसका आस्वादन होता है। चार अपूर्ण रस अपूर्ण रस अवस्थाओं में यह बात होती है। एक तो जब विभाव, अनुभाव आदि अन्य सामग्री के प्रबल होने के कारण भाव अंकुरित होकर ही रह जाता है, आगे बढ़कर तीन्न नहीं होने पाता; दूसरे, जब एक भाव के उदय होते ही दूसरा भाव उदय होकर उससे प्रबल हो जाता है और उसे दबा लेता है; तीसरे, जब एक भाव मन को एक ओर खींचता है और दूसरा दूसरी ओर तथा दोनों में से कोई इतना प्रबल नहीं होता कि दूसरे को दबा सके; और चौथे, जब कई भाव एक ही साथ उदय होते हैं अथवा एक के अनंतर एक कई भाव उदय होते हैं और अपने से पूर्व के भाव को दबाते चलते हैं। पहली अवस्था की भावोदय, दूसरी की भाव-शांति, तीसरी की भाव-धि और चौथी की भाव-सबलता कहते हैं। यद्यपि जहाँ रस पूर्णता की नहीं पहुँच पाता वहाँ रस मानना युक्ति-युक्त नहीं है, तथापि रहिं के अनुसार ऐसे स्थल भी सरस ही माने जाते हैं।

भरत मुनि ने प्रधान रस चार माने हैं—शृंगार, वीर, बीभत्स श्रौर रौद्र। इनसे चार श्रौर रसों का उदय होता है। शृंगार से हास्य का, वीर से श्रद्भुत का, बीभत्स से भयंकर का श्रौर रौद्र से करुण का। इस प्रकार श्राठ रस हुए। शृंगार रित स्थायी से, वीर उत्साह से, बीभत्स जुगुप्सा से, रौद्र कोध से, हास्य हास से, श्रद्भुत श्राश्र्य से. भयंकर भय से श्रौर करुण शोक से उदित होते हैं।

काव्य-शास्त्रों में शांत भी एक रस माना जाता है, परंतु नाट्य-शास्त्रकारों ने इसे नाट्य-रसों में इसलिए नहीं गिना है कि उनके अनुसार इसके स्थायी भाव शम का अभिनय नहीं किया जा सकता। शम के लिये पूर्ण संयम, इंद्रिय-नियह और निश्चेष्टता की आवश्यकता है। मन को बाद्य विषयों से हटाकर अंतर्मुख कर लेना पड़ता है। वे बातें नट में नहीं हो सकतीं। उसे तो निवेंद शांत होने के लिये भी सचेष्ट होना पड़गा। परंतु यह युक्ति-युक्त नहीं जान पड़ती। नट के लिये तो यह आवश्यक नहीं कि जिस भाव का वह अभिनय करे उसका अनुभव भी करे। वह तो अपनी अनुकरण-निपुणता के कारण उसे दिखला भर देता है। जैसे वह और भावों का अभिनय करता है वैसे ही इसका भी कर सकता है। और जब निवेंद संचारी का अभिनय हो सकता है तब कोई कारण नहीं कि निवेंद स्थायी का भी अभिनय न किया जा सके। इसलिय महापात्र विश्वनाथ और पंडितराय जगन्नाथ आदि आचार्यों ने शांत रस की नाट्य-रसों में भी गणना की है।

इस प्रकार रसों को संख्या नौ मानी गई है। इससे यह न समम्भना चाहिए कि रस के वस्तुतः भेद होते हैं। रस तो सदा भेद-रहित और एक-रस है। यह जो भेद माने गए हैं वह केवल स्थायी भावों के भेदों के आधार पर किए गए हैं जिससे रस प्रक्रिया के ज्ञान में सुगमता हो।

कुछ शास्त्रकारों ने शृंगार-रस के तीन प्रकार माने हैं—अयोग, विप्रयोग और सयोग। पीछे के काव्य-शास्त्रों में अयोग और बिप्रयोग दोनों को विप्रलंभ के श्रंतर्गत माना है, जिससे शृंगार के दो ही भेद ठहरते हैं। धनंजय के

अनुसार जहाँ एक-चित्त दो नववयस्क व्यक्तियों (नायक-नायिका) में प्रेम होने पर भी परतंत्रता के कारण संगम न हो सके वहाँ अयोग श्रृंगार होता है। किन्हीं दो युवा-युवती में यदि अत्यंत प्रेम-भाव है किंतु उनके माता-पिता उनके आपस में विवाहित होने में बाधा-स्वरूप हों तो यह अयोग श्रृंगार का उदाहरण होगा।

धनंजय के अनुसार अयोग की दस अवस्थाएँ होती हैं। पहले दोनों के हृदय में अभिलाषा उत्पन्न होती है, फिर चिंतन, उसके अनंतर समृति, फिर गुण-कथन और वदुपरांत क्रमशः उद्देग, प्रलाप, उन्माद, संज्वर, जड़ता और मरण।

अयोग में तो अभी एक दूसरे का संयोग हुआ ही नहीं रहता है, किंतु विश्रयोग श्रुगार वहाँ होता है जहाँ संयुक्त व्यक्ति वियुक्त हो जायँ। विप्रयोग दो प्रकार का होता है, मान-जनित और प्रवास-जनित। मान भी दे प्रकार का होता है, एक प्रणय-मान और दूसरा ईर्ष्या-मान। प्रेम से वशीभूव होने की प्रणय कहते हैं। इसके भंग होने से जो कलह होता है उसे प्रणय-मान कहते हैं। श्रीर जब यह सुनने, देखने अथवा अनुमान करने से कि नायक किसी दूसरी स्त्री से अनुरक्त है, ईर्ष्या उत्पन्न होती है तब उसे ईर्ज्या-मान कहते हैं। अनुमान से ईर्ज्या-मान भी तीन प्रकार का होता है। एक में स्वप्न में कहे गए वचनों के अनुमान से होता है, दूसरे में भाग के चिह्नों से और तीसरे में अनजाने अन्य किसी स्त्री का नाम मुख से निकल जाने से। मान के उपचार के उपाय बतलाए गए हैं साम, भेद, दान, नित, उपेत्ता और रसांतर। प्रिय वचन कहना साम कहलाता है। नायिका की सखियों को अपने साथ मिला लेने को भेद कहते हैं। गहने इत्यादि देकर प्रसन्न करना दान और पाँवों में पड़ना नित कहाता है। यदि ये उपाय असफल हो जायँ तो नायिका की उपेचा करनी चाहिए। धृष्टता, भय, हर्ष श्रादि भावों के प्रदर्शन से भी कीप भंग किया जा सकता है। ऐसा करने से नायिका का मन दूसरे भावों की छोर खिच जाता है। छौर वह छपने मान को भूल जाती है। यह रसांतर कहलाता है। इन उपायों का क्रमशः उपयोग विधेय कहा गया है।

प्रवास से विषयोग दे प्रकार का होता है। एक तो वह जिसमें प्रवास कार्यवश हो, दूसरा वह जो भ्रम अथवा शाप के कारण हो। पहले में तो जान-वृक्तकर प्रवासी होना पड़ता है। यह तीन प्रकार का हो सकता है— भूत, भविष्यत और वर्तमान। दूसरा प्रवास अचानक होता है और उसमें देव-कृत अथवा मनुष्य-कृत उत्पात प्रवास का कारण

होता है। शाप से रूप के बदल जाने के कारण प्रमिकों के पास ही रहने पर भी प्रवास ही समम्भना चाहिए।

दोनों में से एक के मर जाने पर जो विलाप होता है वह शोक का सूचक है। उसे शृंगार न सममकर करुए रस में गिनना चाहिए। रित वहाँ समभी जायगी जहाँ मृत्यु का निवारए हो सके। जहाँ मृत श्रेमी पुनरुजीवित हो जाय वहाँ शृंगार ही मानना चाहिए।

प्रणय-मान और अयोग के कारण विरहिणी नायिका को उत्का कहते हैं। प्रवास के कारण विरहिणी को प्रोषित-प्रतिका; ईर्ष्या के कारण वियुक्त नायिका को कलहांतरिता और जिसका पति अन्य से अनुराग रखता हो उसे खंडिता कहते हैं।

जैसा कह चुके हैं, अन्य आचार्यों ने अयोग ध्रौर विप्रयोग दोनों को एक में संमिलित कर उसे 'विप्रलंभ' संज्ञा दी है, जिसकी सीधी सादी व्याख्या है 'वियोग के समय होनेवाली रित्र के कि

संयोग के समय जो रित होती है उसे संयोग अथवा संभाग शृंगार कहते हैं। संयोग शृंगार के लिये इतना ही आवश्यक नहीं है कि नायक-नायका पास रहें। खंडित नायका आर नायक यह एक दूसरे के। स्पर्श भी कर रहे हों तो भी वियुक्त ही कहलायेंगे। ऐसी अवस्था में संयोग शृंगार नहीं होगा, विश्वलंभ (धनंजय आदि के अनुसार विश्वयोग) होगा। संयोग और वियोग चित्त की वृत्ति पर अवलंबित हैं। हम संयुक्त हैं अथवा वियुक्त, नायक-नायिका के इन भावों के आधार पर ही संयोग वियोग का निश्चय किया जा सकता है। अतस्य संयोग के लिये यह आवश्यक है कि सामीएय के साथ साथ दोनों में एकचित्तता तथा परस्पर-अनुकूलता हो, और उसके कारण प्रसन्नता भी हो। इसी लिये धनंजय ने संभाग शृंगार की व्याख्या इस प्रकार की है—संभोग शृंगार उसे कहते हैं जिसमें दोनों विलासी (नायक-नायका) परस्पर अनुकूल होकर दर्शन स्पर्श आदि के हारा आनंदपूर्वक एक-दूसरे का सेवन (उपभोग) करते हैं। जैसे, नीचे लिखे पद्म से व्यंजित होता है—संने विलासी हो। इसी त्या होता है—संने विलासी हो। इसी हो होता होता है—संने विलासी स्वाय स्वयं हम स्वयं हम

संसर्ग त्रिति लिहि हम मिलाए, मुदित कपोल कपोल सों। दद पुलिक त्रालिंगन कियो भुज मेलि तव भुज लोल सों॥ कञ्ज मंद बानी सन विगत क्रम, कहत तोसों भामिनी। गए बीत चारहु पहर पै निहं, जात जानी जामिनी॥

[ उत्तर-रामचरित ]

शृंगार रस सबसे अधिक व्यापक रस है। इसमें आठों स्थायी मानों का, आठों सात्विकों का श्रौर सभी संचारियों का रस-पृष्टि के लिये इनका उपयोग करने में निपृण्ता की आवश्यकता है, नहीं तो रस-विरोध होने के कारण उसके आस्वादन में व्यवधान पड़ेगा। कई रस ऐसे हैं जो स्वभावतः एक-दूसरे के विरोधी हैं। इनका निवरण आगे, रस-विरोध के प्रकरण में, यथास्थान दिया जायगा। इसी प्रकार आलस्य, उपता, मरण और जुगुप्सा, संचारी आश्रय-भेद से अथवा एक ही आलंबन विभाग के संबंध में नहीं प्रयुक्त किए जाने चाहिएँ। अन्यथा रस की चवणा में बाधा पड़ेगी।

त्रपने त्रथवा पराए परिधान, वचन प्रथवा किया-कलाप से उत्पन्न हुए हास का परिपुष्ट होना हास्य-रस कहलाता है। पंडितराज जगन्नाथ प्रात्मस्थ श्रीर परस्थ का दूसरा ही श्रथ लेते हैं। श्रालंबन के विकृत दशा श्रादि में देखने-मात्र से जो हास स्वतः उत्पन्न होता है वह श्रात्मस्थ श्रीर जो उस पर दूसरे के हँसते देखकर उत्पन्न होता है वह परस्थ। हास्य के छः भेद होते हैं— स्मित, हसित, विहसित, उपहसित, श्रपहसित, श्रीर श्रतिहसित। जिसमें केवल नेत्र विकसित हों उसे स्मित, जिसमें कुछ कुछ दाँत भी दिखाई दें वह हसित, जिसमें मधुर ध्वनि भी हो वह विहसित, जिसमें सिर हिलने लगे वह उपहसित, जिसमें सारा शरीर हिलने लगे तथा पेट में बल पड़ जाय उसे श्रतिहसित कहते हैं। स्मित श्रीर इसित उत्तम पुरुष में, विहसित श्रीर उपहसित मध्यम पुरुष में, श्रीर श्रपहसित श्रीर

श्रविहसित श्रथम पुरुष में माने गए हैं। निद्रा, श्रालस्य, श्रम, ग्लानि श्रीर मूर्छा हास्य के सहायक संचारी हैं।

प्रताप, विनय, अध्यवसाय, सत्त्व (धर्य), अविषाद हर्ष ), नय, विस्मय, विक्रम आदि विभावों से उत्साह स्थायी का परिपाक होने पर वीर-रस वीर-रस होता है। इसमें मित, गर्व, धृति और प्रहर्ष संचारी सहायक होते हैं। वीर-रस तीन प्रकार का माना जाता है—दयावीर, दानवीर और युद्धवीर। नागानंद में जीमृतवाहन दयावीर के, महावीर-चरित में राम युद्धवीर के तथा पौराणिक आख्यानों में राजा बिल दानवीर के उदाहरण हैं। परंतु वीर-रस को इन तीन भेदों में विभाजित करने में अव्याप्ति दाष है। वीर इसी मौति और भी कई प्रकार के हो सकते हैं। सत्यवीर जैसे राजा हरिश्चंद्र, धर्मवीर जैसे इकीकत राय इत्यादि, पर इन सब में प्रधान युद्धवीर ही है।

श्राश्चर्यजनक लौकिक पदार्थों से श्रद्भुत रस होता है। साधुता (वाहवाही, श्राश्चर्य-प्रकाशन), श्रश्रु, वेपथु, स्वेद श्रौर श्रुद्भुत-रस गद्गद वाणी—ये इसके श्रनुभाव होते हैं श्रीर हर्ष, श्रावेग, धृति श्रादि इसके पोषक

संचारी भाव। उदाहरण—

> लीन्हों उखारि पहार विसाल चल्यो तेहि काल बिलंब न लायो। मारुत-नंदन मारुत को, मन को, खगराज को बेग लजायो॥ तीखी द्वरा तुलसी कहतो पै हिए उपमा को समाउ न श्रायो। मानो प्रतच्छ परक्वत को नम लीक लसी कपि यों धुकि धायो॥

[ द्वलसीदास ]
बीभत्स-रस का आधार जुगुप्सा है। इसमें कीड़े, सड़न, के आदि
से उद्देग होता है। रक्त, आँतड़ियाँ, हिंद्वुयाँ
और मज्जा-मांस आदि के दर्शन से चोभ होता
है। वैराग्य होने पर जब स्त्रियों की जंघाओं तथा स्तन आदि अंगों

पर घृणा होती है तब भी बीभत्स रस ही की प्रतीति होती है। इसमें नासा-संकोच और मुख सोड़ना आदि अनुभाव और आवेग, व्याधि था शंका—ये संचारी भाव होते हैं। मालती-माधव का यह पद्य बीभत्स का अच्छा उदाहरण है—

उतिन उतिन चाम फेरि ताहि काढ़त हैं, लोथि कों उठाइ भखें ऐसे वे-स्रतंक हैं। सरयो मांस कंघों जाँघ पीठ ह्यों नितंबन को, सुलम चवाइ लेत रुचि सों निसंक हैं॥ रोथि डारें नाड़ी नेत्र ह्याँत ह्यों निकारें दाँत लिथरे सरीर जिन सोनित की पंक हैं। इस्थिन पे ऊँचो नीचो ह्योर तिन वीच हू के; घीरे घीरे कैसे मांस खात प्रेत रंक हैं॥

बीभत्स और हास्य-रस के विषय में एक शंका उत्पन्न हो सकती है। रस का आधार स्थायी भाव है। भाव के लिये एक आलंबन चाहिए और एक आलय। आलंबन तो वह है जिसे देखकर भाव उदय हो और आश्रय वह है जिसके मन में उस भाव का उदय होता है। जैसे शृंगार-रस में नायक अथवा नायिका यथा-अवसर आश्रय अथवा आलंबन हो सकते हैं। हास्य और बीभत्स-रस के संबंध में आलंबन तो कमशः अपने अथवा अन्य के अंग, वाणी अथवा किया-विकार तथा घृणोत्पादक वस्तुएँ हैं, पर आश्रय कौन है श्रथायी भाव किसके मन में उदित होता है श्र उसका तो इसमें कहीं वर्णन नहीं होता। क्या सुननेवाले को ही उसका आश्रय भी मान लें श्र परंतु वह हो नहीं सकता क्योंकि सुननेवाला तो रस का आस्वादन करता है, भाव का अनुभव नहीं करता। पहले तो यह बात सदैव नहीं होती कि इन रसों के संबंध में आश्रय का उल्लेख न हो। उपर मालती-माघव से जो पद्य उद्घृत किया गया है उसमें माघव आश्रय है। परंतु यदि आश्रय का सप्ट उल्लेख न भी हो तो पंडितराज जगन्नाथ जी

की यह संमति है कि ऐसी अवस्था में किसी दर्शक का ऊपर से आचेप कर लेना चाहिए।

विकृत स्वर और अधैर्य आदि विभावों से उदित भय स्थायी से भयानक रस की उत्पत्ति होती है। इसमें वेपथु, स्वेद, शोक अर वैचित्रय—ये अनुभाव और दैन्य, संभ्रम, मोह, त्रास त्रादि संचारी उसके सहायक होते हैं।

उदाहरण— क्रान्स केंग्र काल किए जी

हरहरात इक दिसि पीपल को पेड पुरातन। लटकत जामें घंट घने माटी के बासन।। वर्षा ऋतु के काज और हू लगत भयानक। अध्य १७०० सरिता बहति सबेग करारे गिरत अचानक ॥ १००० । रस्त कहूँ मंड्रक कहूँ भिल्ली भनकारै। काक-मंडली कहूँ अमंगल मंत्र उचारे ॥ भई त्र्यानि तब साँभ घटा त्र्याई घिरि कारी । सनै सनै सब स्रोर लगी बादन ऋधियारी॥ भए इकहा आनि तहाँ डाकिनि पिचास गने। विदत करत कलोल किलकि दौरत तोरत तन ।। त्राकृति स्रति विकराल धरे कुइला से कारे बक्र बदन लघु लाल नयन जुत जीभ निकारे ॥

। किए राज्यक्षेत्र कि भोग कि भगकियों पूर्व में स्ताकर ] शत्रु के प्रति मत्सर तथा घृणा आदि भावों से विभाजित, चोभ, अपने हों ठों का दाँतों से दबाना, कंप, भ्रु कुटी टेढ़ी करना, पसीना, मुख का लाल होना, शसास्त्रों का चमकाना, गर्वोक्ति रौद्र-रस करते हुए कंधे फैलाना, धरणी का जोर से चॉपना, प्रतिज्ञा करना त्रादि अनुभावों से परिवृद्धि तथा श्रमर्ष, मद, स्पृति, चपलता, असूया, उप्रता, आवेग आदि संचारियों से परिपृष्ट कोध स्थायी के। रौद्र-रस कहते हैं।

उदाहरगा—

बारि टारि डारों कुंभकर्नीहं बिदारि डारों,
सारों मेघनादै आज यों बल-अनंत हों।
कहै पदमाकर त्रिकृट ही को डाइ डारों,,
डारत करेई यातुषानन के। अंत हों॥
अच्छिहं निरच्छ किप रच्छ है उचारों, इमि
तांसे तिच्छ तुच्छन के। कछुवै न गंत हों।
जारि डारों लंकहि उजारि डारों उपयन,
फारि डारों रावण के। हो में हनुमंत हों॥

[पद्माकर]

शोक स्थायी से करुण-रस होता है। इसमें इष्ट-नाश अथवा अनिष्टा-गम आदि विभाव और निःश्वास, उच्छ्वास, रुदन, स्तंभ, प्रताप आदि अनुभाव तथा निदा, अपस्मार, दैन्य, व्याधि, मरण, आतस्य, आवेग, विषाद, जड़ता, उन्माद और चिंता आदि संचारी भाव सहायक होते हैं। इष्ट-नाश से करुण— मेरो सब प्रवारथ थाको।

> त्रिपति बँटावन बंधु-बाहु बिनु करों भरोसी काको ! खुनु सुप्रीव साँचेहूँ मींपर फेर्यो बदन विधाता। ऐसे समय समर-संकट हाँ तज्यों लघन सम भ्राता।। गिरि कानन जैहें साखामृग हीं पुनि श्रमुज-संघाती। है है कहा विभीषन की गति रही सोच भरि छाती।

> > [ तुलसीदास ]

रतावली नाटिका में सागरिका का कैंद किया जाना अनिष्टागम से करुण का अच्छा उदाहरण है।

यह कहा जा चुका है कि प्राचीन नाट्याचार्य शांत का नाट्यरस में नहीं गिनते थे, श्रौर यह भी बताया जा चुका है कि शांत-रस के। क्यों नाट्य-रस मानना चाहिए। श्रम नामक स्थायी भाव के परिपाक की श्रवस्था में पहुँचने से शांत- रस होता है। सांसारिक सुख तथा देह की च्चणभंगुरता, संत-समागम और तीर्थाटन त्रादि इसके विभाव हैं तथा सर्वभूतद्या, परमानंद की त्रावस्था, तल्लीनता, रोमांच त्रादि इसके अनुभाव हैं। मित, चिंता, धृति, स्मृति, हर्ष त्रादि संचारी भाव इसके परिपोषक हैं।

उदाहरगा-

( 8)

हाथी न साथी न घोरे न चेरे न गाउँ न ठाउँ को ठाउँ विलेहैं। तात न मात न पुत्र न मित्र न क्लिन तीय कहीं सँग रैहै।। 'केसव' काम को राम विसारत श्रीर निकाम न कामिह ऐहै। चेति रे चेति श्रजौं चित श्रांतर श्रंतकलोक श्रकेलोई जैहै।।

[केशव]

( ? )

राहमन निज मन की विथा, मन ही राखी वीय। सुनि अठलैहें लोग सब, बाँटि न लैहें कोय॥

[रहीम]

( 3 )

भागीरथी जलपान करों श्रुष्ठ नाम द्वै राम के लेत नितै हों। मोको न लेनो न देनो कळू, किल ! भूलि न रावरी श्रोर चितेहों॥ जानि के जोर करों परनाम, तुम्हें पछतेही पै में न मितैहों। ब्राह्मन ज्यों उगिल्यो उरगारि हों त्योंही तिहारे हिये न हितेहों॥

[ तुलसी ]

शांत-रस सर्वोत्तम रस है, पर कई लोग उसे रस ही नहीं मानते। जो शांत का रस मानते भी हैं वे उसका सच्चा विवेक और आस्वाद नहीं कर पाते। प्रायः देव-विषयक रित अथवा शुष्क ज्ञान के। ही वे शांत-रस समक बैठते हैं। श्रतः इन उदाहरणों पर ध्यान से विचार करना चाहिए कि ये भाव के नहीं, शांत-रस के उदाहरण हैं। शांत में दो बातें स्पष्ट होनी चाहिएँ—निर्वेद श्रौर मनोयोग ( श्रर्थात मानसिक-शांति)। पहले उदाहरण में चर्णभंगुरता दिखाकर निर्वेद की पृष्टि तथा मनःशांत की सिद्धि वर्णित है। दूसरे में शांत मनुष्य श्रपनी श्रनुभूति का रहस्य खोल रहा है कि 'श्रपने मन को ही साधो, व्यर्थ दूसरों से कहकर श्रपना दुःख न बढ़ाश्रो।' इस पंक्ति में वेदना, निर्वेद श्रौर शांति की बड़ी गंभीर भावना है। तीसरा उदाहरण इन दोनों से श्रच्छा है क्योंकि उसमें ज्ञान की श्रपेचा भाव श्रिधक है। इसमें कि स्पष्ट ही श्रपनी निर्देदता श्रभिव्यक्त कर रहा है। पहली पंक्ति में जो गंगा श्रौर राम की चर्चा है वह निर्वेद की पोषक है, श्रतः यह भी कोई दोष नहीं हो सकता।

रस-विरोध की हमने उपयुक्त स्थान के लिये छोड़ दिया था। अब उसका वर्णन कर देना अच्छा होगा। कुछ रस स्वभाव ही सं आपस में विरोधी माने गए हैं। करुण, बीभत्स, रौद्र, वीर और भयानक, शंगार के; करुण और भयानक, हास्य के; हास्य और श्रंगार, करुण के; हास्य शंगार, भयानक और आद्भुत, रौद्र के; भयानक और शांत, वीर के; श्रंगार, वीर, रौद्र, हास्य और शांत, भयानक के; र्थंगार बीभत्स का; रौद्र अद्भुत का और श्रंगार, बीर, रौद्र, हास्य और भयानक शांत-रस के विरोधी माने जाते हैं। जहाँ श्रंगार की चर्चा हो वहाँ जुगुप्सा, कोध, शोक और भय के भावों की चर्चा रंग में भंग करना ही मानी जायगी। इसी प्रकार शोक के समय हैंसी मजाक अथवा प्रमाना राग अलापना तथा हँसी के अवसर पर शोक और भय करना भी अवसरोचित नहीं है। ऐसे ही और के विषय में सम्भना चाहिए।

परंतु प्रत्येक दशा में विरोधी रसीं का एक साथ वर्णन सदोष नहीं होता। देख तभी होगा जब विरोधी रस या ते। एक ही स्रालंबन या एक ही आश्रय से संबंध रखते हों या इतने सिश्वकट हों कि एक दूसरे के ज्ञान का बाधित करें। पहले दो के। स्थिति-विरोध कहते हैं और तीसरे के। ज्ञान-विरोध। विरोधी रसों के। अलग अलग आलंबनों अथवा आश्रयों में स्थित कर देने से स्थिति-विरोध का निराकरण हो। जाता है और अविरोधी रस के। विरोधी रसों के मध्य में रखने से ज्ञान-विरोध का। रस-गंगाधर, से इन दोनों के उदाहरण यह पर दिये जाते हैं—

'हे राजन, खेंचकर कुड़ली धनुष के हाथ में लिए हुए आपके सामने शतु वैसे ही नहीं ठहर सके जैसे मृग सिंह के सामने नहीं ठहर सकते।' इसमें वीर और भयानक रस एक ही साथ आया है परंतु यहाँ स्थिति-विरोध इसलिये नहीं आ पाया है कि दोनों का अलग अलग नायकों से संबंध है। इसी प्रकार 'अप्सराओं से आलिंगित, विमानों में बैठे हुए वीर आकाश से, पृथ्वी पर सियारियों से धिरे हुए अपने शवों को देख रहे हैं' से परस्पर ज्ञान-बाधक रसों का वर्णन होने पर भी ज्ञान-विरोध का परिहार हो गया है क्योंकि दोनों के बीच में एक अविरोधी रस रख दिया गया है। "अप्सराओं से आलिंगित" कहने से श्रंगार रस की व्यंजना होती है और "सियारियों से धिरे हुए अपने शवों को देख रहे हैं" से बीमत्स की। ये दोनों परस्पर ज्ञान-विरोधी हैं। इनके बीच 'स्वर्ग-यात्रा से वीर रस का आचेप किया गया है जिससे ज्ञान-विरोध की शांति हो गई है। एक साथ दो विरोधी रसों को लाने के इच्छुक नाट्यकारों तथा कवियों को इन बातों का ध्यान रखना आव- श्यक बतलाया गया है।

यहाँ तक रसों का विवेचन हो चुका है। सारांश यह कि सब प्रकार के कान्य की ज्ञात्मा रस है। बिना ज्ञात्मा के शरीर निर्जीव होकर त्यांज्य हो नाता है। पर ज्ञात्मा शैली का रूप के रहते हुए भी शरीर के बाह्य सौंदर्य को बढ़ाने ज्ञोर ज्ञाकर्षक बनाने की ज्ञावश्यकता रहती है। इसी का तात्पर्य कान्य के भाव-पन्न ज्ञोर कला-पन्न से है। दोनों का नित्य संबंध है,

जो सदा श्रचुएण बना रहता है। जहाँ एक का दूसरे से बिछोह हुआ वहाँ कान्य की अंतरात्मा को अपने को प्रकट करने की सामर्थ्य नहीं रह जाता। तात्पर्य यह है कि किव या लेखक की सामग्री चाहे कैसी ही उत्तम क्यों न हो और उसके भाव, विचार तथा कल्पनाएँ चाहे कितनी ही परिपक्व और श्रद्भुत क्यों न हों, जब तक उसकी कृति में रूप-सौंदर्य नहीं श्राएगा, जब तक वह श्रपनी सामग्री को ऐसा रूप न दे सकेगा जो श्रमुकम, सौष्ठव और प्रभावात्पादकता के सिद्धांतों के श्रमुत हों, तब तक उसकी कृति कान्य न कहला सकेगी। इसी लिए कुछ विद्वानों का मत है कि बुद्धितत्त्व, कल्पनातत्त्व और भावतत्त्व के श्रितिरिक्त एक चौथा तत्त्व भी है जिसे शैली या रूपचमत्कार कह सकते हैं। इसी बात को लेकर महाकिव कालिदास ने रघुवंश के श्रादि में वंदना करते हुए कहा है

वागर्थाविव संष्टुक्त<mark>ौ वागर्थप्रतिपत्तये</mark> । जगतः पितरौ वन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ ॥

श्रयात वाक श्रीर श्रर्थ की भाँति संप्रक्त जगत् के माता-पिता पार्वती श्रीर परमेश्वर की वंदना इसिलये करता हूँ कि जिसमें बाक श्रीर श्रथ की प्रतिपत्ति हो। यहाँ वाक श्रीर श्रथ से वही प्रयोजन है जो कलापच तथा भावपच श्रथवा भाव श्रीर शैली से है। इसी लिये रचना-चमत्कार

को शैली का नाम दिया जाता है।

किसी कित या लेखक की शब्द-योजना, बाक्यांशों का प्रयोग, वाक्यों की बनावट श्रीर उनकी ध्विन श्रादि का नाम ही शैली है। एक विद्वान के मत से शैली विचारों का परिधान है। पर यह ठीक नहीं; क्योंकि परिधान का शरीर से श्रलग श्रीर निज का श्रास्तत्व होता है, उसकी उस व्यक्ति से भिन्न स्थिति होती है। जैसे मनुष्य से उसके विचार श्रलग नहीं हो सकते, वैसे ही उन विचारों को व्यंजित करने का हंग भी उनसे श्रलग नहीं हो सकता। श्रतएव शैली के विचारों का परिधान न कहकर उनका बाह्य और प्रत्यच रूप कहना बहुत कुछ संगत होगा। श्रथवा उसे भाषा का व्यक्तिगत प्रयोग कहना भी ठीक होगा।

काव्य की अतरात्मा का हम विशेष रूप से विवेचन कर चुके हैं। अब उसके बाह्य या प्रत्यच रूप के विषय में भी कुछ विचार करना आवश्यक हैं; क्योंकि भाव, विचार और कल्पना यदि हमारे ही मन में उत्पन्न होकर लीन हो जायँ, तो संसार के। उनसे केाई लाभ न हो और हमारा जीवन व्यर्थ हो जाय। मनुष्य समाज में रहना चाहता है। वह उसका अंग है। उसी में उसके जीवन और कर्तव्य का साफल्य है। वह अपने भावों, विचारों और कल्पनाओं के। दूसरों पर प्रकट करना चाहता है और दूसरों के भावों, विचारों और कल्पनाओं का स्वयं जानना चाहता है। सारांश यह है कि मनुष्य-समाज में भावों, विचारों और कल्पनात्रों का विनिमय नित्य प्रति होता रहता है। भावों, विचारों और कल्पनात्रों का यही विनिमय संसार के साहित्य का मूल है। इसी त्राधार पर साहित्य का प्रासाद खड़ा होता है। जिस जातिका यह प्रासाद जितना ही मनाहर, विस्तृत और भव्य होगा, वह जाति उतनी ही उन्नत मानी जायगी। इसके अतिरिक्त हमें आपस के नित्य के व्यवहार में कभी दूसरों के समभाना, कभी उन्हें अपने पत्त में करना और कभी असम्र करना पड़ता है। यदि वे शक्तियाँ आदि अपने स्वाभाविक रूप में वर्त-मान नहीं तो मनुष्यों के सब काम रुक जाया। साहित्य-शास्त्र का काम इन्हीं शक्तियों का परिमार्जित और उत्तेजित करके उन्हें अधिक उप-योगी बनाना है। श्रतएव यह स्पष्ट हुआ कि भाव, विचार और कल्पना ता हममें नैसर्गिक अवस्था में वर्तमान रहती हैं; और साथ ही उन्हें व्यक्त करने की स्वाभाविक शक्ति भी हममें रहती है। श्रब यदि उस शक्ति के। बढ़ाकर, संस्कृत और उन्नत करके, हम उसका उपयोग कर सकें तो उन भावों, विचारों और कल्पनाओं के द्वारा हम संसार के ज्ञान-भंडार की वृद्धि करके उसका बहुत कुछ उपकार कर सकते हैं। इसी शक्ति के। साहित्य में शैली कहते हैं।

हम कह चुके हैं कि मनुष्य को प्रायः दूसरों को समम्प्राना, किसी कार्य में प्रवृत्त करना अथवा प्रसन्न करना पड़ता है। ये तीनों काम मनुष्य की भिन्न भिन्न तीन मानसिक शक्तियों से संबंध रखते हैं। समभाना या समभाना बुद्धि का काम है; प्रवृत्त होना या करना संकर्ण का काम है और प्रसन्न करना या होना भावों का काम है। परंतु प्रवृत्त करने या होने में बुद्धि और भाव देानों सहायक होते हैं। इन्हीं के प्रभाव से हम संकल्प-शक्ति का मनोनीत रूप देने में समर्थ होते हैं। बुद्धि की सहायता से हम किसो बात का वर्णन, कथन या प्रतिपादन करते हैं; और भावों की सहायता से काव्यों की रचना कर मनुष्य का समस्त संसार से रागात्मक संबंध स्थापित करते हैं। इसलिये शैली की विशेषता इसी बात में होती है कि मनुष्य के ऊपर कहे हुए तीनों कामों को पूरा करने के लिये हम अपनी भाषा की, अपने भावों, विचारों और कल्पनाओं की अधिकाधिक प्रभावशाली बना सकें। इसके लिये यह आवश्यक है कि हम इस बात का विचार करें कि यह प्रभाव कैसे उत्पन्न हो सकता है।

भाषा ऐसे सार्थक शब्द समूहों का नाम है जो एक विशेष कम से व्यवस्थित होकर हमारे मन की बात दूसरे के मन तक पहुँचाने श्रीर शब्दों का महत्त्व उसके द्वारा उसे प्रभावित करने में समर्थ होते

शब्दों का महत्त्व उसक द्वारा उस प्रमावित करने में चार्य देखें हैं। अतएव माषा का मूल आधार शब्द हैं जिन्हें उपयुक्त रीति से प्रयुक्त करने के कौशल का ही शैली का मूल तत्त्व समभना चाहिए। प्रायः देखने में आता है कि जिन लेखकों की लेखन-शैली प्रौद नहीं है, जो अभी अपने साहित्यिक जीवन की प्रारंभिक अवस्था में ही हैं, उनकी कृतियों में शब्दों का बाहुल्य और भावों तथा विचारों आदि की न्यूनता रहती है। ज्यों ज्यों उनका अनुभव बढ़ता जाता है और उनमें लेखन-शिक्त की वृद्धि होती जाती है त्यों त्यों उनमें शब्दों की कभी और भावों की वृद्धि होती जाती है। मध्यावस्था में प्रायः शब्दों और भावों आदि में समानता आ जाती है और प्रौदावस्था में भावों की अधिकता तथा शब्दों की कभी स्पष्ट देख पड़ती है। उस समय ऐसा जान पड़ता है मानों शब्दों और भावों में होड़ मची हुई है। दोनों किय या लेखक की कृति में अपसर होकर प्रधान स्थान प्रहण करने के लिये उत्सुक हो रहे हैं। पर इस दौड़ में शब्द पीछे

रह जाते हैं श्रीर भाव श्राग निकल जाते हैं। एक ही भाव के लिये श्रनेक शब्द मिलने लगते हैं और लेखक या कवि उपयुक्त शब्दों को प्रहण करने, सूदम से सूदम भावों को प्रदर्शित करने और थोड़े में बड़ी-बड़ी गंभीर और भावपूर्ण बातें कहने में समर्थ होता है। अतएव प्रारंभिक अवस्था में प्रायः शब्दाडंबर ही अधिक देख पड़ता है। उस समय लेखक को श्रपने भाव स्पष्ट करने के लिये श्रनेक शब्दों को खोज-खोजकर लाना और सजाना पड़ता है। इससे प्रायः खाभाविकता की कमी हो जाती है श्रीर शब्दों की छटा में भी वैसी मनोइरता नहीं देख पड़ती। एक ही बात अनेक प्रकार के शब्दों और वाक्यों में घुमा-फिराकर कहनी पड़ती है। पर प्रौढ़ावस्था में ये सब बातें नहीं रह जातीं। वहाँ तो एक शब्द के भी घटाने-बढ़ाने की जगह नहीं रहती। जो लेखक या कवि विद्याव्यसनी नहीं होते, जिन्हें अपने विचारों को प्रौढ़ करने का अवसर नहीं मिलता, या जिनकी उस ओर प्रवृत्ति नहीं होती, उनमें यह दोष श्रंत तक वर्तमान रहता है श्रीर उनकी कृति वाग्बाहुल्य से भरी रहती है। इसिलये लेखकों या किवयों के। शब्दों के चुनाव पर बहुत ध्यान देना चाहिए। उपयुक्त शब्दों का प्रयोग सबसे आवश्यक बात है; श्रीर यह गुए प्रतिपादित करने में उन्हें दत्तचित्त रहना चाहिए। इस कार्य में स्मरण-शक्ति बहुत सहायता देती हैं। शब्दों के आधार पर ही उत्तम काव्य-रचना हो सकती है। इस नीव पर यह सुद्र प्राक्षाद खड़ा किया जा सकता है। अतएव यह त्रावश्यक ही नहीं बल्कि त्रानिवार्य भी है कि कवि या लेखक का शब्द-भांडार बहुत प्रचुर हो त्रीर उसे इस बात का भली भाँति स्मरण रहे कि मेरे भांडार में कौन कौन से रह कहाँ रखे हैं, जिसमें प्रयोजन पड़ते ही में रह्नों की निकाल सकूँ। ऐसा न हो कि उनको ढूँढ़ने में ही मुभी बहुत-सा समय नष्ट करना पड़े श्रीर श्रंत में भूठे कांतिहीन रह्नों को इधर-उधर से मँगनी माँगकर श्रपना काम चलाना पड़े।

कवि या लेखक के लिये शब्द-भांडार का महत्त्व कितना श्रिधिक है, यह इसी से समभ लेना चाहिए कि यूरोप में साहित्यालीचकी

ने बड़े बड़े कवियों और लेखकों द्वारा प्रयुक्त शब्दों की गिनती तक कर डाली है श्रौर उससे वे उनके पांडित्य की थाह लेते हैं। हमारे यहाँ इस ऋोर ऋभी ध्यान नहीं गया है। परंतु जब तब ऐसा न हो, तब तक उनकी भावों के। व्यंजन करने की शक्ति और उसके हिंग के आधार पर ही हमें उनके विषय में अपने सिद्धांत स्थिर करने होंगे । हम किसी कवि या लेखक के ग्रंथ का ध्यानपूर्वक पढ़कर इस बात का पता लगा सकते हैं कि उसकी शक्ति कैसी है, उसने शब्दों का कैसा प्रयोग किया है और कहाँ तक वह इस कार्य में दूसरों से बढ़ गया या पीछे रह गया है। इसी प्रकार हम यह भी सहज ही में जान सकते हैं कि किस प्रकार के भाव प्रकट करने में कौन कहाँ तक सफल हुआ है। यह अनुमान करना कि सब विषयों पर लिखने के लिये सबके पास यथेष्ट शब्द-सामग्री होगी, ज्चित नहीं होगा। न तो सब मनुष्यों का स्वभाव एक-सा होता है त्रीर न उनकी रुचि ही एक-सी होती है। इस अवस्था में यह श्राशा करना है कि सब में सब विषयों पर श्रपने भाव प्रकट करने की एक-सी शक्ति होगी, जान-वृक्तकर अपने का भ्रम में डालना होगा । संसार से हमका रुचि-वैचित्र्य का निरंतर साचात्कार होता रहता है; त्रौर इसी-वैचित्र्य के कारण लोगों के विचार ग्रौर भाव भी भिन्न होते हैं। अतएव जिसकी जिस बात में अधिक रुचि होगी, उसी के विषय में वह अधिक सोचे-विचारेगा और अपने भावों तथा विचारों के। अधिक स्पष्टता और सुगमता से प्रकट कर सकेगा । इसी कारण उस विषय से संबंध रखनेवाला उसका शब्द-भांडार भी अधिक पूर्ण और विस्तृत होगा। पर इतना होते हुए भी शब्दों के प्रयोग की शक्ति केवल रुचि पर निर्भर नहीं हो सकती। रुचि इस कार्य में सहायक अवश्य हो सकती है; पर केवल उसी पर भरोसा करने से शब्दों का प्रयोग करने की शक्ति नहीं आ सकती। यदि हम कई भिन्न-भिन्न पुरुषों को चुन लें त्रीर उन्हें ांगने हुए सौ दो सौ शब्द देकर श्रपनी श्रपनी रुचि के श्रनुसार श्रपने ही चुने हुए विषयों के संबंध में श्रपने श्रपने भावों तथा विचारों को प्रकट करने के लिये कहें, तो हम देखेंगे कि सामग्री की समानता होने पर भी उनमें से हर एक का ढंग निराला है। यह एक में विचारों की गंभीरता, भावों की मनोहरता तथा भाषा का उपयुक्त गठन है, तो दूसरे में विचारों की निस्सारता, भावों की श्ररो कतता और भाषा की शिथिलता है; और तीसरे में भावों श्रीर विचारों की श्रोर से उदासीनता तथा वाग्वाहुल्य की ही विशेषता है। इसलिये केवल प्रयुक्त राब्दों की संख्या से ही किसी के पांडित्य की थाह लेना श्रनुचित और श्रसंगत होगा। उन राब्दों में प्रयोग के ढंग पर विचार करना भी नितांत श्रावश्यक है। श्रर्थात् हमें इस बात का भी विवेचन करना चाहिए कि किसी वाक्य में शब्द किस प्रकार सजाए गए हैं श्रीर उनको वाक्यरूपी माला में चुनकर गूँथने में कैसा कौशल दिखाया गया है।

हमारे यहाँ शब्दों में शक्ति, गुण और वृक्ति ये तीन बातें मानी गई हैं। परंतु यह समरण रखना चाहिए कि स्वयं शब्द कुछ भी सामश्यं नहीं रखते। सार्थक होने पर भी शब्द जब तक वाक्यों में पिराए नहीं जाते, तब तक न तो उनकी शक्ति ही प्रादुर्भत होती हैं, न उनके गुण ही स्पष्ट होते हैं और न वे किसी प्रकार का प्रभाव उत्पन्न करने में ही समर्थ होते हैं। उनमें शक्ति या गुण आदि के खंतिहित रहते हुए भी उनमें विशेषता, महत्त्व, सामर्थ्य या प्रभाव का प्रादुर्भाव केवल वाक्यों में सुचार रूप से उनके सजाए जाने पर ही होता है। अतएव हम वाक्यों के विचार के साथ ही इनका भी विचार करेंगे।

शैली के विवेचन में वाक्य का स्थान बड़े महत्त्व का है। रचना शैली में इन्हीं पर निर्भर रहकर पूरा पूरा कौशल दिखाया जा सकता है श्रीर इसी में इनकी विशेषता अनुभूत हो सकती है। इस संबंध में सबसे पहली बात, जिस पर हमें विचार करना चाहिए, शब्दों का उपयुक्त प्रयोग है। जिस भाव या विचार को हम प्रकट करना चाहते हैं, ठीक उसी को प्रत्यच्च करनेवाले शब्दों का हमें उपयोग करना चाहिए। बिना सोचे-सममें शब्दों का अनुपयुक्त प्रयोग वाक्यों की सुंदरता नष्ट करता और लेखक के शब्द-मांडार की अपूर्णता अथवा उसकी असावधानी प्रकट करता है। अतएव वाक्यों में प्रयोग करने के लिये शब्दों का चुनाव बड़े ज्यान और विवेचन से करना चाहिए।

इसके अनंतर हमें इस बात पर ध्यान देना चाहिए कि वाक्यों की रचना किस प्रकार से हो। वैयाकरणों ने वाक्यों के अनेक प्रकार बताए हैं और उनकी रीतियों तथा शुद्धि आदि पर भी विचार किया है। पर हमें वैयाकरण की दृष्टि से वाक्यों पर विचार नहीं करना है। हमें तो यह देखना है कि हम किस प्रकार वाक्यों की रचना और प्रयोग करके श्राधक से अधिक प्रभाव इत्पन्न कर सकते हैं। इस प्रयोजन के लिये सबसे श्रीधक अच्छा वाक्य वह होता है जिसे हम वाक्यों चय कह सकते हैं श्रीर जिसमें तब तक अर्थ स्पष्ट नहीं होता, जब तक वह वाक्य समाप्त नहीं हो जाता। हम उदाहरण देकर इस बात को स्पष्ट करेंगे। नीचे लिखा वाक्य इसका अच्छा उदाहरण है—

"चाहे हम किसी दृष्टि से विचार करें, हमारे सब कष्टों का अंत यदि किसी

बात से हो सकता है, तो वह केवल स्वराज्य से।"

इस वाक्य का प्रधान श्रंग "वह केवल स्वराज्य से हो सकता है" है, जो सबके श्रंत में श्राता है। इस श्रंतिम श्रंश में कर्ता "वह" है। पहल के जितने श्रंश हैं, वे श्रंतिम वाक्यांश के सहायक-मात्र हैं। वे हमारे श्र्थ या भाव की पृष्टिमात्र करते हैं श्रोर पढ़नेवाले या सुननेवाले में उत्कंठा उत्पन्न करके उसके ध्यान को श्रंत तक श्राकषित करते हुए उसमें एक प्रकार की जिज्ञासा उत्पन्न करते हैं। यह पढ़ते ही कि "चाहे हम किसी दृष्ट से विचार करें" हम यह जानने के लिये उत्सुक हो जाते हैं कि लेखक या वक्ता क्या कहना चाहता है। दूसरे वाक्य को पढ़ते ही वह हमारी जिज्ञासा को संकुचित कर हमारा ध्यान एक मुख्य बात

पर स्थिर करता हुआ मूल भाव को जानने के लिये हमारी उत्सुकता को विशेष जागरित कर देता है। य्रांतिम वाक्यांश को पढ़ते ही हमारा संतोष हो जाता है और लेखक का भाव हमारे मन पर स्पष्ट य्रांकित हो जाता है। ऐसे वाक्य पढ़नेवाले के ध्यान को आकर्षित करके उसे मुग्ध करने, उसकी जिज्ञासा को तीव्रता देने तथा आवश्यक प्रभाव उत्पन्न करने में समर्थ होते हैं।

दूसरी बात, जो वाक्यों की रचना में ध्यान देने याग्य है वह, शब्दों का संघटन तथा भाषा की प्रौढ़ता है। वाक्यों में इन दोनों गुणों का होना भी श्रावश्यक है। यदि किसी वाक्य में संघटन का श्रभाव हो, यदि एक वाक्यांश कहकर उसे समकाने या स्पष्ट करने के लिये अनेक ऐसे छोटे छोटे शब्द-समूहों का प्रयोग किया जाय जा अधिकतर विशेषणात्मक हों, ते। छोटे छोटे वाक्यांशों की भूलभुलइयाँ में मुख्य भाव प्रायः लुप्त-सा हो जायगा, और वह वाक्य श्रपनी जटिलता के कारण पढ़नेवाले के। निरुत्साहित कर उसकी जिज्ञासा मंद् कर देगा तथा किसी प्रकार का प्रभाव उत्पन्न न कर सकेगा। अतएव ऐसे वाक्यों के प्रयोग से बचना चाहिए / साथ ही इस बात का भी ध्यान रखना चाहिए कि वाक्योचय बहुत बड़े तथा लंबे न हों। उनके बहुत अधिक विस्तार से संघटनात्मक गुर्गों का नाश हो जाता है और वे मनारंजक होने के बद्ले अरुचिकर हो जाते हैं। वाक्यों की लंबाई या विस्तार की कोई सीमा निर्धारित नहीं की जा सकती। यह तो लेखक के अभ्यास, कौशल और सौष्ठव-बुद्धि पर निर्भर है। पर इतना अवश्य कहा जा सकता है कि लेख या भाषण के विषय के आधार पर इस सीमा को निर्धारित करना उचित होगा। जो विषय जटिल अथवा दुर्बोध हों, उनके लिये छोटे छोटे वाक्यों का प्रयोग ही सर्वथा वांछनीय है। सरत और सुबाध विषयों के लिये यदि वाक्य श्रपेचाकृत कुछ बड़े भी हों, तो उनसे उतनो हानि नहीं होती। कई लेखकों में यह प्रवृत्ति देखने में आती है कि वे जान-बूक्तकर अपने वाक्यों के विस्तृत और जटिल बनाते हैं और उन्हें अनावश्यक वाक्यांशों से लादे चलते हैं।

इसका परिणाम यह होता है कि पढ़नेवाले ऊब जाते हैं और प्रायः लेखक स्वयं यह बात भूल जाता कि किस मुख्य भाव का लेकर मैंने अपना वाक्य आरंभ किया था। ऐसे वाक्य के समाप्त होते ही वह मुख्य भाव भूलकर और किसी दूसरे गौण भाव का लेकर आगे दौड़ चलता है और अपने वाक्यों में परस्पर संबंध स्थापित करने की ओर कुछ भी ध्यान नहीं देता। इस भारी देख से बचने ही में लाभ है।

जब किसी वाक्य के वाक्यांश एक से रूप श्रीर आकार के हे ते हैं, तब उन्हें समीकृत वाक्य कहते हैं। इन समीकृत वाक्यों की समरूपता या तो व्याकरण के श्रनुसार उनकी बनावट से होती है श्रथवा शब्दों के उचारण या श्रवधारण पर निभर रहती है। इन वाक्यांशों का अर्थ भिन्न होता है श्रीर शब्द भी प्रायः भिन्न ही होते हैं। इसे स्पष्ट करने के लिये हम एक उदाहरण देत हैं—

(८) "चाहे हमारी निंदा हो चाहे स्तुति, चाहे हमारी आज ही मृत्यु हो चाहे हम अभी बरसों जोएँ, चाहे हमें लक्ष्मी स्वीकार करे चाहे हमारा सारा जीवन

शिरिद्रचमय हो जाय, परंतु जो त्रत हमने धार ए किया है, उससे हम कभी

विचलित न होंगे।"

इस प्रकार के वाक्यों का प्रमाव दे। प्रकार से पड़ता है—एक तो जब वाक्यों की शृंखला किसी एक हो प्रणालों पर बनाई जाती है, तब वह हमारी स्मरण-शक्ति का सहायता पहुँचाती है श्रौर एक से वाक्यांशों की श्रावृत्ति मन के प्रभावित करती है; श्रौर जब हम यह जान लेते हैं कि भिन्न-भिन्न वाक्यांशों में किस बात में समानता है, तब हमें केवल उनकी विभिन्नता का ही ध्यान रखना आवश्यक होता है। प्रबंध-रचना का यह साधारण नियम है कि यदि दो वस्तुश्रों में समानता दिखाई जाय, तो रचना में भी उनका समानही स्थान मिलना चाहिए। समीकृत वाक्यों द्वारा रचना के इस सिद्धांत का पालन बड़ी सुगजता से हो सकता है।

समीकृत वाक्यों का दूसरा प्रभाव एक प्रकार का सुखद विस्मय उत्पन्न करना है। समरूप वाक्यों द्वारा भिन्न भाव प्रदर्शित करने से मन के। आनंद प्राप्त होता है और कुछ कुछ संगीत के लय-सुर का सा अनुभव होने लगता है। जब एक वाक्यांश द्वारा भिन्न परंतु साथ ही नवीन भाव का उद्बोधन कराया जाता है, तब हमारे ग्रानंद और विस्मय की मात्रा बढ़ जाती है। जैसे यदि हम यह कहें कि 'यह अशक्य तो है पर ग्रसंभव नहीं' प्रथवा 'यह कठिन तो है पर ग्रशक्य नहीं' तो यहाँ ग्रशक्य ग्रोर 'ग्रसंभव' तथा 'कठिन' ग्रोर 'ग्रशक्य' के संयोग से वाक्यांश में एक प्रकार की विशेषता त्रा जाती है जो हमारे ग्रानंद ग्रौर विस्मय का कारण होती है। इसी प्रकार यदि हम ग्रौर परिमार्जित करके केवल दो शब्दों को वाक्यांशों में भिन्न भिन्न स्थान दे दें, जैसे तुम्हारा कहना ग्रावश्वसनीय है पर ग्रावश्वसनीय नहीं' तो वाक्यांश की सुंदरता, ग्रानंददायिता ग्रौर विस्मयकारिता ग्रौर भी बढ़ जाती है।

वाक्यों में सबसे अधिक ध्यान रखने को वस्तु अवधारण का संस्थान है; अर्थात् इस बात का ध्यान रखना कि वाक्य की किस बात पर हम अधिक जोर देना चाहते हैं और उसका प्रयोग कैसे होना चाहिए। साधारण नियम यह है कि जिस बात पर जोर देना हो, वह वाक्य के आदि अथवा अंत में रखी जाय। आदि में रहन से वह पहले ही ध्यान आकर्षित करती है और अंत में रहने से म्मृति म अधिक काल तक ठहर सकती है। मध्य का स्थान साधारण और अप्रधान बातों के लिये छोड़ देना चाहिए। इस नियम का पालन प्रस्तावना या उपसंहार हुए में आए हुए वाक्यों में नहीं होना चाहिए। अवधारण को आदि या अंत में स्थान देने से वाक्य में स्पष्टता आ जाती है और वह लालित्यगुण से संपन्न हो जाता है।

जैसा कि हम पहले संकेत कर चुके हैं, हमारे यहाँ शब्दों का शक्ति तीन प्रकार की मानी गई है—अभिधा, लच्चणा और व्यंजना। वास्तव भारतीय शैली के आधार से उनके अर्थों के भेद हैं। इस कारण इनका महत्त्व वाक्यों में ही देख पड़ता है। जब तक शब्द स्वतंत्र रहते हैं, अर्थात किसी वाक्य या वाक्यांश के अंग नहीं बन जाते, तब तक उनका

ुकोई निश्चित या सर्वसम्मत अर्थ ही लिया जाता है; परंतु वाक्यों में <mark>िपिरोए जाने पर उनका अर्थ अवस्थानुकूल वाक्य, लदय या व्यंग्य हो</mark> जाता है। जिन शब्दों का एक ही अर्थ होता है, उसके संबंध में तो केवल लच्चा स्रौर व्यंजना शक्तियों का ही उपयोग देख पड़ता है, पर जहाँ एक शब्द के कई अर्थ-होते हैं, वहाँ अभिधा शक्ति द्वारा अभिप्रत अर्थ का प्रहरण किया जाता है। शब्द को सुनते ही यदि उसके अर्थ का बोध हो जाय, तो यह उसकी अभिधा शक्ति का कार्य हुआ। पर शब्द के अनेक अर्थ हो सकते हैं; इसलिये जिस शक्ति के कारण कोई शब्द किसी एक ही अर्थ को सूचित करता है, उसे अभिधा शक्ति कहते हैं। इसका निर्णय कि कहाँ किस शब्द का क्या अर्थ है, संयोग, वियोग, साहचर्य, विरोध, अर्थ-प्रकर्ण, प्रसंग, चिह्न, सामर्थ्य, श्रौचित्य, देश-बल, काल-भेद और स्वर-भेद से किया जाता है। जैसे 'मरु में जीवन दूरि हैं कहने से मरुभूमि के कारण यहाँ 'जीवन' का ऋर्थ केवल 'पानी' ही लिया जा सकता है, दूसरा नहीं। ऋतएव यहाँ 'जीवन' का अर्थ 'पानी' उस शब्द की अभिधा शक्ति से लगाया गया। जहाँ शब्द के प्रधान या मुख्य अर्थ को छोड़कर किसी दूसरे अर्थ की इसलिये कल्पना करनी पड़ती है कि किसी वाक्य में उसकी संगति बैठे, वहाँ -शब्द की लच्चाणा शक्ति से काम लेना पड़ता है। जैसे-

श्रंग श्रंग नग जगमगत, दोप-शिखा-सी देह। दिथा बदाये हू रहै, बड़ो उजेरो गेह॥

यहाँ बढ़ाने का अर्थ 'बृद्धि करना' या 'अधिक करना' मानने से दोहे का भाव स्पष्ट नहीं होता; और 'दीया बढ़ाने' से मुहाबिरे का अर्थ 'दीया बुभाना' करने से देहि में चमत्कार आ जाता है। एक दूसरा उदाहरण देकर इस भाव को और भी स्पष्ट कर देना उचित होगा।

फर्ला सकल मनकामना, लूट्यो अगणित चैन। आजु अचै हरि-रूप सखि, भये प्रफुल्लित नैन।।

इस दोहे में फलो, लूट्यो, अचै ओर भये प्रफुल्लित—ये शब्द विचारणीय हैं। साधारणतः वृत्त फलते हैं, भौतिक पदार्थ लूटे जा सकते हैं, पेय-पदार्थ का आचमन किया जा सकता है और फूल प्रफुल्लित (विकसित) होते हैं; पर यहाँ मनोकामना का फलना (पूर्ण होना), चैन का लूटना (उपभोग करना), हरिह्न का अचवना (दर्शन करना) छोर नैन का प्रफुल्लित होना (देखना) कहा गया है। यहाँ ये सब शब्द अपनी लच्चणा शक्ति के कारण भिन्न भिन्न अर्थ देते हैं। इस शब्दशक्ति के अनेक भेद और उपभेद माने गए हैं! उनमें प्रधान ये हैं— (१) उपादान-लच्चणा, (२) लच्चण-लच्चणा, (३) गौणी साध्यवसाना लच्चणा, (५) शुद्धा सारोपा लच्चणा, (६) शुद्धा साध्यवसाना लच्चणा। विस्तार-भय से यहाँ इनके उदाहरण नहीं दिए जा रहे हैं। इनका विस्तृत परिचय साहित्य-प्रथों में दिया गया है।

तीसरी शक्ति व्यं जना है जिससे शब्द या शब्द-समूह के वाच्यार्थ अथवा लक्ष्यार्थ से भिन्न अर्थ की प्रतीतिहोती है; अर्थात जिससे साधा-रण की छोड़कर किसी विशेष अर्थ का बोध होता है। जैसे यदि के ई मनुष्य किसी दूसरे से कहे कि 'नुम्हारे मुँह से शठता भलक रही है' और इसका उत्तर वह यह दे कि 'मुभे आज ही जान पड़ा कि मेरा मुँह दर्पण है' तो इससे यह भाव निकला कि तुमने अपने मुँह का मेरे दर्पण-रूपी मुँह में प्रतिबिम्ब देखकर शठता की भलक देख ली; इससे वास्तव में तुमने अपनी ही प्रतिच्छाया देखी हैं; अर्थात तुम्हीं शठ हो, मैं नहीं। इसके मुख्य भेद हैं (१) शाब्दी और (२) आर्थी। इनके उपभेद (१) अभिधामूलक शाब्दी व्यंजना और (२) लच्चणामूलक शाब्दी व्यंजना तथा (३) अभिधामूलक आर्थी व्यंजना, (४) लच्चणामूलक आर्थी व्यंजना है। इनके भी उद्धरण साहित्य-प्रंथों में देखने चाहिए।

हमारे शास्त्रियों ने यह निश्चय किया है कि सर्वोत्तम वाक्य वही है जिसमें व्यंग्यार्थ रहता है; क्योंकि सबसे श्रिधिक चमत्कार इसी के द्वारा ज्या सकता है। पश्चिमी विद्वानों ने व्यंग्य की एक प्रकार का श्रालंकार माना है; श्रीर हमारे यहाँ तो इसके श्रानेक भेद तथा उपभेद करके इस् श्रालंकार का बड़ा विस्तार किया गया है। सारांश यही है कि हमारे यहाँ शब्द की शक्तियों का विवरण देखकर पहले उनकी वाक्यों में विशेष्ता उत्पन्न करनेवाला माना है और फिर अलंकारों में उनकी गणना हैं करके उन्हें रसों का उत्कर्ष बढ़ानेवाला कहा है। हमारिय हाँ काव्यों के अनेक गुण भी माने गए हैं और उन्हें "प्रधान रस का उत्कर्ष बढ़ानेवाले रसधर्म" कहा है। वाक्यों में रसों की प्रधानता होने और उन्हीं के आधार पर समस्त साहित्यिक सृष्टि की रचना होने के कारण सब बातों में रस का संबंध हो जाता है। पर वास्तव में ये गुण शब्दों से और उनके द्वारा वाक्यों से संबंध रखते हैं।

यों तो हमारे शास्त्रियों ने श्रपनी विस्तार-प्रियता श्रोर श्रेगी-विभाग की कुशलता के कारण कई गुण माने हैं, पर मुख्य गुण तीन ही कहे गए हैं; यथा माधुर्य, त्रोज और प्रसाद। इन तीनों गुणों की उत्पन्न करने के लिये शब्दों की बनावट के भी तीन प्रकार कहे गए हैं, जिन्हें वृत्ति कहते हैं। ये वृत्तियाँ—ग्रागों के अनुसार ही—मधुरा, परुषा और प्रौढ़ा हैं। इन्हीं गुर्गों के आधार पर पद या वाक्य रचना की भी तीन रीतियाँ नैदर्भी, गौड़ी और पांचाली मानी गई है। इन रीतियों के नाम देश-भागों के नामों पर हैं। इससे जान पड़ता है कि उन उन देश-भागों के कवियों ने एक एक ढंग का विशेष रूप से अनुकरण किया था; अतएव उन्हीं के आधार पर ये नाम भी रख दिए गए हैं। माधुर्य गुण के लिये मधुरा वृत्ति श्रीर वैदर्भी रीति, श्रोज गुग के लिये परुषा वृत्ति और गोड़ी रीति तथा प्रसाद गुग के लिये प्रौढ़ा वृत्ति श्रौर पांचाली रीति श्रावश्यक मानी गई है। शब्दों में किन-किन वर्गों के प्रयोग से कौन-सी वृत्ति होती है और पदों या वाक्यों में समासों की न्यूनता या अधिकता के विचार से कौन-सी रीति होती है, इसका भी विवेचन किया गया है। इन्हीं तीनों बातों का विवेचन हमारे भारतीय सिद्धांतों के अनुसार रचना-शैली में किया गया है। पर यहाँ यह बात न भूलनी चाहिए कि हमारा साहित्य-भांडार पद्य में है। गद्य का तो अभी आरंभिक काल ही समभना चाहिए। इसलिये गद्य की शैली के विचार से अभी हमारे यहाँ विवेचन ही नहीं हुआ

है। अपना कोई विशेष ढंग न होने के कारण और अँगरेजी का पठन-पाठन अधिक होने से हमारे गद्य पर अँगरेजी भाषा की गद्य-शैली का बहुत अधिक प्रभाव पड़ रहा है: और यह एक प्रकार से अनिवार भी है। इसी कारण हमने पहले श्रॅगरेजी सिद्धांतों के श्रन-कल शब्दों श्रीर वाक्यों के संबंध में विचार किया है। श्रीर फिर अपने भारतीय सिद्धांतों का उल्लेख किया है। गुर्गों के संबंध में एक और बात का निर्देश कर देना आवश्यक है। रसों की प्रधानता के कारण हमारे शास्त्रियों ने यह भी बताया है कि माधुर्य गुगा शृंगार, करुण और शांत रस के। श्रोज गुण वीर, बीभत्स श्रीर रौद्र रस का श्रौर प्रसाद गुगा सब रसों का विशेष प्रकार से परिपृष्ट करता है। पर विशेष विशेष प्रसंगों के उपस्थित होने पर इनमें कुछ परिवर्तन भी हो जाता है। जैसे शृंगार रस का पोषक माध्य गुण माना गया है। पर यदि नायक धीरोदात्त या निशाचर हो, अथवा स्रवस्था-विशेष में कुद्ध या उत्तेजित हो गया हो, तो उसके कथन या भाष्ण में त्रोज गुण होना त्रावश्यक और अनंददायक होगा। इसी प्रकार रौद्र, वीर आदि रसों की परिपृष्टि के लिये गौड़ी रीति का अनु-सर्गा वांछनीय कहा गया है; पर अभिनय में बड़े बड़े समासों की वाक्य-रचना से दर्शकों में अरुचि उत्पन्न होने की बहुत संभावना है। जिस बात के समभाने में उन्हें कठिनता होगी. उससे चमत्कृत होकर अलौकिक आनंद का प्राप्त करना उनके लिये कठिन ही नहीं, एक प्रकार से असंभव हा जायगा। ऐसे अवसरों पर नियत सिद्धांत के प्रतिकृत रचना करना काई दाष नहीं माना जाता; बल्कि लेखक या कवि की कुशलता तथा विलव्याता का ही चौतक होता है।

हम शब्दों श्रौर वाक्य के विषय में संत्तेप में लिख चुके हैं। श्रब पदों के संबंध में कुछ विवेचन करना आवश्यक है। परंतु जिस श्रक्तंकारों का स्थान प्रकार वाक्यों के विचार के अनंतर गुण, रीति श्रादि पर हमने विचार किया है, उसी प्रकार अलंकारों के संबंध में भी विवेचन करना आवश्यक है। जिस प्रकार

आमूषण शरीर की शोभा बढ़ा देते हैं, उसी प्रकार अलंकार भी भाषा के सींदर्य की बुद्धि करते, उसका उत्कर्ष बढ़ाते और रस, भाव, आदि को उत्तेजित करते हैं। इन्हें शब्द और अर्थ का अस्थिर धर्म कहा है; क्योंकि जैसे भूषणों के बिना भी शरीर की नैसर्गिक शोभा बनी रहती है; उसी प्रकार अलंकार के न रहने पर भी शब्द और अर्थ की सहज सुंदरता, मधुरता आदि बनी रहती है। हम पहले लिख चुके हैं कि वाक्यों की ऋंतरात्मा और बाह्यालंकारों में बड़ा भेद है। दोनों का एक मानना अथवा एक का दूसरे का स्थानापन्न करना काव्य के मर्म का न जानकर उसे नष्ट करना है। काव्यों में भाव, विचार और कल्पना उसकी श्रांतरात्मा के मुख्य स्वरूप कहे गए हैं; श्रोर वास्तव में काव्य की महत्ता इन्हीं के कारण प्रतिपादित तथा व्यं जित होकर स्थिरता धारण करती है। अलकार इस महत्ता का बढ़ा सकते हैं, उसे अधिक सुंदर त्रौर मनाहर बना सकते हैं; परंतु भाव, विचार तथा कल्पना का स्थान नहीं प्रहण कर सकते और न उनके आधिपत्य का विनाश करके उनके स्थान के अधिकारी हो सकते हैं। इम भावों, विचारों तथा कल्पनाओं का काव्य-राज्य के अधिकारी कह सकते हैं और अलंकारों का उनके पारिपार्श्वक का स्थान दे सकते हैं। दुर्भाग्यवश हमारी हिंदी कविता में इस बात का ध्यान न रखकर अलंकारों का ही सब कुछ मान लिया गया है; श्रौर लागों ने उन्हीं के पठन-पाठन तथा विवेचन का कविता का सर्वस्व समम रखा है। हमारा यह तात्पर्य नहीं है कि अलंकार अत्यंत हेय तथा तुच्छ और इसलिये सर्वथा त्याज्य हैं। हम केवल यह बताना चाहते हैं कि उनका स्थान गौए है और उन्हें अपने अधिकार की सीमा के अंदर ही रखकर अपना कौशल दिखाने का अवसर देना चाहिए; दूसरों के विशेष महत्त्व के अधिकार का अपहरण करने में उन्हें किसी प्रकार की सहायता नहीं देनी चाहिए।

हम कह चुके हैं कि अलंकार शब्द और अर्थ के अस्थिर धर्म है। इसी लिये अलंकारों के दो भेद किए गए हैं—एक शब्दालंकार और दूसरा अर्थालंकार। यदि कहीं कहीं एक ही साथ दोनों प्रकार के

अलंकार आ जाते हैं, ता उनका उभयालंकार की संज्ञा दी जाती है। शब्दालंकार पाँच प्रकार के माने जाते हैं। श्रर्थात् वक्रोक्ति, अनुप्रास, यमक, श्लेष और चित्र। चित्रालंकार में शब्दों के निबंधन से भिन्न भिन्न प्रकार के चित्र बनाए जाते हैं। केवल शब्दों का किसी वांछित क्रम से बैठाना ही इस ऋलंकार का मुख्य कर्म है। इसमें एक प्रकार का मानसिक कौशल दिखाना पड़ता है। प्रायः ऐसा करने में शब्दों का बहुत कुछ ताड़ने-मरोड़ने की भी आवश्यकता पड़ती है; अतएव इसमें स्वाभाविकता का बहुत कुछ नाश हो जाता है। श्लेष और यमक में बहुत थोड़ा भेद है। जहाँ एक शब्द अनेक अर्थ दे, वहाँ रलेष और जहाँ एक शब्द अनेक बार आवे और साथ ही भिन्न भिन्न अर्थ भी दे, वहाँ यमक अलंकार होता है। अनुप्रास में स्वरों के भिन्न रहते हुए भी सहश वर्णी का कई बार प्रयोग होता है। कहीं व्यंजन आपस में बार बार मिल जाते हैं, कहीं व्यंजनों का एक प्रकार से एक बार साम्य अथवा अनेक प्रकार से कई बार साम्य होता है। पद के श्रंत में त्रानेवाले संस्वर व्यंजनों का साम्य भी श्रनुश्रास के ही श्रंतर्गत माना जाता है। जहाँ एक अभिप्राय से कहे हुए वाक्य का किसी दूसरे अर्थ में लगा दिया जाता है, वहाँ वक्रोक्ति अलंकार होता है। इन सबके बड़े ही सूच्म और अनेक उपभेद किए गए हैं। पर इनका तत्त्व यही है कि वर्गों की मैत्री, संयोग या त्रावृत्ति के कारण शब्दों में जा चमत्कार त्रा जाता है, उसे ही त्रवलंकार माना गया है। त्रर्थालंकारों की संख्या का ते। ठिकाना ही नहीं है। ये अलंकार कल्पना के द्वारा बुद्धि का प्रभावित करते हैं, अतएव इनके सूच्म विचार में बुद्धि के तत्त्वों का विचार त्रावश्यक ही जाता है। हमारी प्रज्ञात्मक शक्तियाँ तीन भिन्न भिन्न रूपों से हमें प्रभावित करती हैं; अर्थात् साम्य, विरोधसौर सानिध्य से। जब समान पदार्थ हमारा ध्यान त्राकर्षित करते हैं, तब उनकी समानता का भाव हमारे मन पर श्रंकित हो जाता है। इसी प्रकार जब हम पदार्थों में विभेद देखते हैं, तब उनका पारस्परिक विरोध या अपेचता हमारे मन पर जम जाती है। जब हम एक पदार्थ का दूसरे के अनंतर और दूसरे का तीसरे के अनंतर देखते हैं, अथवा दें का अभ्युद्य एक साथ देखते हैं, तब हमारी मानसिक शिक्त बिना किसी प्रकार के व्यतिक्रम के हमारे मस्तिष्क पर अपनी छाप जमाती जाता है और काम पड़ने पर स्मरण-शक्ति की सहा-यता से हम उन्हें पुनः यथारूप उपस्थित करने में समर्थ होते हैं; अथवा जब देा पदार्थ एक दूसरे के अनंतर हमारे ध्यान में अव-रिधत होते हैं या जब उनमें से एक ही पदार्थ कभी समता और कभी विरोध का भाव व्यक्त करता है, तब हम अपने मन में उसका संबंध स्थापित करते हैं और एक का स्मरण होते ही दूसरा आप से आप हमारे ध्यान में आ जाता है। इसे ही सान्निध्य या तटस्थता कहते हैं।

हमारे यहाँ श्रतंकारों की संख्या का ठिकाना नहीं है। उन्हें श्रे णोबद्ध करने का भी कोई उद्योग नहीं किया गया है। इससे बिना आधार के चलने के कारण उनकी संख्या में उत्तरोत्तर वृद्धि होती जाती है। यहाँ इस बात का ध्यान दिला देना आवश्यक है कि श्रतंकार यथार्थ में वर्णन करने की एक शैली है, वर्णन का विषय नहीं है। श्रतएव विषयों के आधार पर श्रतंकारों की रचना करके उनकी संख्या बढ़ाना उचित नहीं है। स्वभावोक्ति श्रीर उदात्त श्रतंकारों का संबंध विणय से होने के कारण इनकी गणना श्रतंकारों में नहीं होनी चाहिए। हमारे यहाँ कुछ लोगों ने श्रतंकारों की संख्या घटाकर ६१ भी मानी है; पर इनमें भी एक श्रतंकार के श्रनेक भेद तथा उपभेद श्रा मिले हैं। साम्य, विरोध श्रीर सान्निध्य या तटस्थता के विचार से हम इन श्रतंकारों की तीन श्रीणियाँ बना सकते है श्रीर उनमें के उपभेदों को घटाकर श्रतंकारों की तीन श्रीणियाँ बना सकते है श्रीर उनमें के उपभेदों को घटाकर श्रतंकारों की तीन श्रीणियाँ बना सकते हैं।

अब हमका केवल पद-विन्यास के संबंध में कुछ विचार करना है।
पदों से हमारा तात्पर्य वाक्यों के समृहों से है। किसी विषय पर कोई
पद-विन्यास मंथ लिखने का विचार करते ही पहले उसके
मुख्य मुख्य विभाग कर लिए जाते हैं जा आगे
चलकर परिच्छेदों या अध्यायों के रूप में प्रकट होते हैं। एक एक

-अध्याय में मुख्य विषय के प्रधान प्रधान अंशों का प्रतिपादन किया जाता है। इस संबंध में ध्यान रखने की बात इतनी ही है कि परिच्छेदों का निश्चय इस प्रकार से किया जाय कि मुख्य विषय को प्रधान प्रधान बातें एक एक परिच्छेद में आ जाय ; उनकी आवृत्ति करने को आवश्यकता न पड़े श्रीर न वे एक-दूसरे के। श्रातव्याप्त करें। ऐसा कर लेने से सब परिच्छेद एक दूसरे से संबद्ध जान पड़ेंगे श्रीर प्रतिपादित विषय का ृहद्यंगम करने में सुगमता होगी। परिच्छेदों में प्रधान विषयों का श्रमेक उपभागों में बाँटकर उन्हें सुव्यविधित करना पड़ता है जिसमें पदों की एक पूर्ण श्रांखला-सी बन जाय। इस श्रांखला की एक कड़ी के दूट जाने से सारी शृंखला भ्रव्यवस्थित भ्रौर श्रसंबद्ध हो सकती है। पदों में इस बात का विशेष ध्यान रखना पड़ता है कि इनमें किसी एक बात का प्रतिपादन किया जाय श्रीर उस पद के समस्त वाक्य एक-दसरे से इस आंति मिले रहें कि यदि बीच में से कोई वाक्य निकाल दिया जाय, ती वाक्यों की स्पष्टता नष्ट होकर उनकी शिथिलता स्पष्ट दिखाई पड़ने लगे। इस मुख्य सिद्धांत का सामने रखकर पदों की रचना श्रारंभ करनी चाहिए। इस संबंध में दो बातें विशेष गौरव की हैं-एक तो वाक्यों का एक दूसरे से सबंध तथा संक्रमण; श्रीर दूसरे बाक्यों के भावों में क्रमशः विकास या परिवर्तन। वाक्यों के संबंध और संक्रमण में उच्छं खलता का बचाकर उन्हें इस प्रकार से संघटित करना चाहिए कि ऐसा जान पड़े कि बिना किसी श्रवरोध या परिश्रम के हम एक वाक्य से दूसरे वाक्य पर स्वभावतः सरकते चले जा रहे हैं श्रीर श्रंत में परिणाम पर पहुँचकर ही साँस लेते हैं। इन दोनों बातों में सफलता प्राप्त करने के लिये संयोजक और वियोजक शब्दों के उपयुक्त प्रयोगों को बड़े ध्यान श्रीर कीशल से काव्य या लेख में लाना चाहिए। जहाँ किसे शब्दों की त्रावश्यकता न जान पड़े, वहाँ वाक्यों के भावों से ही उतका काम लेना चाहिए।

शब्दों, वाक्यों श्रौर पदों का विवेचन समाप्त करके हम शैली के गुरों या विशेषताश्रों के संबंध में कुछ विचार करना चाहते हैं। हम

वाक्यों के संबंध में विवेचन करते हुए तीन गुणों-माधुर्य, श्रोज श्रीर प्रसाद-का उल्लेख कर चुके हैं; तथा शब्दों, वाक्यों ग्रीर पदों के संबंध में भी उनकी मुख्य मुख्य विशेषताएँ बता चुके हैं। पाश्चात्य विद्वानों ने शैली के गुणों का दो भागों में विभक्त किया है—एक प्रज्ञात्मक श्रौर दूसरा रागात्मक। प्रज्ञात्मक गुणों में उन्होंने प्रसाद और रपष्टता की और रागात्मक में शक्ति, करुण और हास्य का गिनाया है। इनके अतिरिक्त लालित्य के विचार से माधुर्य, सस्वरता छोर कलात्मक विवेचन का भी शैली की विशेषतात्रों में स्थान दिया है। शैली के गुणों का यह विभाजन वैज्ञानिक रीति पर किया हुआ नहीं जान पड़ता। हमारे यहाँ के माधुय, द्योज द्यौर प्रसाद के तीनों गुए द्यधिक संगत, व्यापक द्यौर सुव्यवस्थित जान पड़ते हैं। हमारे यहाँ आचार्यों ने इन गुणों श्रीर शब्दार्थां लकारों को रसों का परिपोषक तथा उत्कर्षसाधक मानकर इस विभाग के। सर्वथा संगत, व्यवस्थित श्रीर वैज्ञानिक बना दिया है। श्रतएव हमारे यहाँ काव्य की श्रंतरात्मा के श्रंतर्गत भावों को मुख्य स्थान देकर रसों को जो उसका मूल श्राधार बना दिया है, उससे इस विषय की विवेचना बड़ी ही सुव्यवस्थित श्रीर सुंदर हो गई है। इन गुर्णों के विषय में हम पहले ही विशेष रूप से लिख चुके हैं। अतएव यहाँ उसके उद्धरण की आवश्यकता नहीं है।

रौली के संबंध में हमें अब केवल एक बात की ओर ध्यान दिलाने की आवश्यकता रह गई है। किवता के विवेचन में गद्य और पद्य के संबंध में विचार करते हुए हम इस बात पर जोर दे चुके हैं कि गद्य और पद्य का सुख्य भेद वृत्त पर निर्भर रहता है। काव्य-कला और संगीत-कला के पारस्परिक संबंध का भी हम उल्लेख कर चुके हैं। इस संबंध को सुदृढ़ और स्पष्ट करने के लिये ही किवता में वृत्त की आवश्यकता होती है। सच बात तो यह है कि ईश्वर की समस्त सृष्टि, प्रकृति का समस्त साम्राज्य, संगीतमय है। हम जिधर आँख उठाकर देखते और कान लगाकर सुनते हैं, उधर ही हमें सौंदर्य और संगीत स्पष्ट देख और सुन पड़ता है। जब हम

यह समभ चुके हैं कि कविता समस्त दृष्टि से हमारा रागात्मक संबंध स्थापित करती श्रौर उसे सुदृढ़ बनाए रहती है. तब इस बात का प्रति-पाद्न करने की विशेष आवश्यकता नहीं रह गई कि संगीत उस कविता का कितना मधुर, कोमल, मनोमोहक और आह्नादकारी बना देता है। इसी दृष्टि से हमारे आचार्यों ने कविता के इस अंग पर विशेष विचार किया है और इसका आवश्यकता से अधिक विस्तार भी किया है। संगीत कला का आधार सुर भ्रौर लय है। अतएव काव्य में सुर भ्रौर लय उत्पन्न करने तथा भिन्न भिन्न सुरों और लयों में परस्पर मित्रता का संबंध स्थापित करने के लिये हमारे यहाँ विशेष रूप से विवेचन किया गया है। हम अपर वृत्तियों तथा शब्दालंकारों का उल्लेख कर चुके हैं। एक प्रकार से ये दोनों बातें भी संगीतात्मक गुए की उत्पादक और उत्कर्षसाधक हैं। परंतु पिंगलशास्त्र में यह विषय बड़े विस्तार के साथ लिखा गया है। इसका मूल आधार वर्गों की लघता और गुरुवा तथा उनका पारस्परिक संयोग, त्र्यथवा उनकी संख्या है। इस दृष्टि से हमारे यहाँ दे। प्रकार के वृत्त मान गए हैं एक मात्रासूलक और दूसरा वर्णमूलक। मात्रामूलक वृत्तों में लघु-गुरु के विचार से मात्रात्रों की संख्याएँ नियत रहती हैं ऋौर इनकी गराना के। सुगम करने तथा मात्रात्रों का तारतम्य व्यवस्थित करने के लिये गुगों की कल्पना की गई है। वर्णमूलक छंदों के प्रत्येक चर्गा के वर्गों की संख्या नियत रहती है। दोनों प्रकार के छंदों में जिन स्थानों पर वर्गों का उचारण करने में जिह्वा के रुकावट या अवरोध होता है, अथवा जहाँ विश्राम की त्रावश्यकता होती है, उन स्थानों का भी विवेचन करके उन्हें नियत कर दिया है। ऐसे स्थानों का यति, विश्राम या विराम कहते हैं। यहाँ इस संबंध में विस्तारपूर्वक कुछ लिखने की आवश्यकता नहीं है।

श्रंत में इस शैली-विवेचन को समाप्त करते हुए हम यह कह देना श्रावश्यक तथा उचित सममते हैं कि श्राजकल हमारे यहाँ शैली-विवेचन के संबंध में विशेष कर इसी विषय पर विचार किया जाता है कि श्रापने भावों और विचारों

का प्रकट करने में हम अपने यहाँ के ठेठ, संस्कृत या विदेशी शब्दों का

कहाँ तक प्रयोग करते हैं। मानो शब्दों की ब्युत्पत्ति ही सबसे महत्त्व की बात है। जब दो जातियों का समिलन होता है, तब उनमें परस्पर भावों, विचारों तथा शब्दों का विनिमय होता ही है। यही नहीं, बल्कि एक जाति की प्रकृति, रहन-सहन, सद्गुणों तथा दुगु णों तक का भी दूसरां जाति पर प्रभाव पड़ता है। वे इन बातों से लाख उद्योग करने पर भी बच नहीं सकतीं। जब यह अटल नियम सब अवस्थाओं में लग सकता है, निरंतर लगता त्राया है और लगता रहेगा, तब इस पर इतना आगा-पीछा करने की क्या श्रावश्यकता है ? इस संबंध में जा कुछ विचार करने तथा ध्यान में रखने की बात है, वह यही है कि जब हम विदेशी भावों के साथ विदेशी शब्दों के ग्रहण करें, तो उन्हें ऐसा बन्ध लें कि उनमें से विदेशीपन निकल जाय और वे हमारे अपने होकर हमारे व्याकरण के नियमों स श्रनुशासित हों। जब तक उनके पूर्व उचा-रण को जीवित रखकर, हम उनके पूर्व रूप-रंग, आकार-प्रकार की स्थायी बनाए रहेंगे तब तक वे हमारे श्रपने न होंगे और हमें उनके। स्वाकार करने में सदा खटक तथा अड़चन रहेगी। हमारे लिये यह आव-श्यक है कि हम उन्हें अपने शब्दकुल में पूर्णतया संमिलित करके बिलकुल अपना बना लें। हमारी शक्ति, हमारी भाषा की शक्ति, इसी में है कि हम उन्हें अपने रंग में रॅंगकर ऐसा अपना लें कि फिर उनमें विदेशीपन की भलक भी न रह जाय। यह हमारे लिये कोई नया काम नहीं होगा। बहुत वर्षों से नहीं, अनेक शताब्दियों से हम इस प्रकार की विजय करते त्र्याए हैं ग्रौर अब हमें इसमें हिचिकचाने की त्रावश्यकता नहीं है।

दूसरी बात, जिस पर हम,ध्यान दिलाना चाहते हैं,यह भ्रमात्मक विश्वास है कि शैली की कठिनता या सरलता शब्दों के प्रयोग पर निर्मर रहती है। भाषा की कठिनता या सरलता केवल शब्दों की तत्समता या तद्भवता पर निर्मर नहीं रहती। विचारों की गृढ़ता,विषय-प्रतिपादन की गंभीरता,मुहा-विरों की प्रचुरता, त्रानुषंगिक प्रयोगों की योजना श्रीरवाक्यों की जटिलता किसी भाषा के कठिन तथा इसके विपरीत गुणों की स्थित ही उसे सरल बनाती है। रचना-शैली में यह बात सदा ध्यान में रखना श्रावश्यक है।

## सातवाँ ऋध्याय

## साहित्य की आलोचना

साहित्य चेत्र में, ग्रंथ को पढ़कर उसके गुणों और दोषों का विवेचन करना और उसके संबंध में अपना मत प्रकट करना आलोचना कहलाता है। यह आलोचना काव्य, उपन्यास, नाटक, निबंध आदि सभी की हो सकती है; यहाँ तक कि स्वयं आलोचनात्मक ग्रंथों की भी आलोचना हो सकती है। यदि इम साहित्य को जीवन की व्याख्या मानें, तो आलोचना को उस व्याख्या की व्याख्या मानना पड़ेगा।

किसी ग्रंथ की श्रालोचना करने के समय हम उस ग्रंथ श्रीर उसके कर्ता का वास्तिक श्रामिश्राय सममना चाहते हैं; श्रीर तब उसके संबंध में श्रपनी कोई संमात स्थिर करना चाहते हैं। दूसरों ने किसी ग्रंथ या उसके कर्ता की जो श्रालोचना की हो, उससे भा हम लाभ उठा सकते हैं; पर वह लाभ उतना श्रिधक श्रीर वास्तिवक नहीं हो सकता जितना स्वयं श्रध्ययन करने से होता है; क्योंकि उस दशा में हम उस श्रालोचक के विचारों से प्रभावान्वित हो जायँगे श्रीर श्रपनी निज की कोई संमित स्थिर करने में श्रसमर्थ होंगे। हाँ, श्रपनी श्रालोचना में हम दूसरे श्रालोचकों के श्रध्ययन श्रीर श्रालोचना से कुछ लाभ श्रवश्य उठा सकते हैं। यदि कोई श्रच्छा कि जीवन की व्याख्या करता है, तो एक श्रच्छा श्रालोचक साधारण पाठकों की श्रपंता श्रीय क्राल होता है। कोई श्रच्छा श्रालोचक साधारण पाठकों की श्रपंता श्रीय पूर्ण होता है; श्रीर इसलिये वह किसो किव या लेखक की कृति के भिन्न भिन्न श्रीर राते। उत्तर उत्तर हमें श्रीर इसलिये वह किसो किव या लेखक की कृति के भिन्न भिन्न श्रीर प्रकारा डालकर हमें श्रनेक नई बातें बतलाता श्रीर

अनेक नए मार्ग दिखलाता है। वह हमारे मार्ग में एक अच्छे मित्र और पथ-दर्शक का काम देता है। वह हमें सिखलाता है कि अध्ययन किस प्रकार सचेत होकर श्रौर श्राँखें खोलकर करना चाहिए। चाहे उसकी संमित और निर्णय से हम सहमत हों और चाहे न हों, पर इसमें संदेह नहीं कि उसकी आलोचना से हम बहुत कुछ लाभ उठा सकते हैं <mark>त्र्यौर हमारा ज्ञान बहुत कुछ बढ़ सकता है</mark>।

जैसा कि हम ऊपर कह चुके हैं, आलोचना से दो काम होते हैं। एक तो किसी कवि या लेखक की कृति की विस्तृत व्याख्या की जाती है, श्रीर दूसरे उसके संबंध में कोई मत स्थिर किया जाता है। बहुधा श्रालोचक इन दोनों कामों को एक साथ मिला देते हैं श्रीर व्याख्या के श्रांतर्गत ही मत भी स्थिर कर लेते हैं। पर अब कुछ पाश्चात्य विद्वान् यह कहने लगे हैं कि आलोचक का काम केवल कृति की व्याख्या करना है और उसे अपना कोई मत प्रकट नहीं करना चाहिए; क्योंकि उस मत का दूसरों पर प्रभाव पड़ता है जिससे आगे चलकर आलोचना के काम में बाधा पड़ती है। पर यह मत उतना ठीक नहीं जान पड़ता। प्रत्येक व्यक्ति किसी प्रथ के विषय में, उसकी आलोचना करने के साथ ही साथ अपना मत भी प्रकट कर सकता है श्रीर उसके उस मत से लोग लाभ भी उठा सकते हैं।

यदि हम थोड़ी देर के लिये यह भी मान लें कि आलोचक को अपना मत प्रकट करने का कोई अधिकार नहीं है; तो भी यह प्रश्न उठता है कि व्याख्याता के रूप में आलोचक का क्या मत है। यदि विचार-पूर्वक देखा जाय तो जान पड़ेगा कि व्याख्या का काम भी बहुत बड़ा श्रीर टेढ़ा है। किसी ग्रंथ की व्याख्या करने के लिये आलोचक को पूरा पूरा अध्ययन करना पड़ेगा; उसे मंथ के ऊपरी गुगों और दोषों को छोड़कर भीतरी भावों तक पहुँचना पड़ेगा ग्रौर यह देखना पड़ेगा कि उसमें कौन-सी बातें साधारण श्रौर चिएक हैं श्रौर कौन-सी बातें विशेषतायुक्त और स्थायी हैं; तथा उसे इस बात का पता लगाना पड़ेगा कि उसमें कला या नीति आदि के कौन कौन सिद्धांत आदि हैं। उस यंथ में जो गुण छिपे हुए होंगे, उनकेा वह प्रकाशित करेगा और उसमें इधर-उधर बिखरे हुए तत्त्वों के एकत्र करके उन पर विचार करेगा। इस प्रकार वह हमें बतलावेगा कि विषय, भाव और कला आदि की दृष्टि से वह यंथ कैसा है। इस दशा में उस यंथ के गुगा या देख लोगों के सामने आप से आप आ जायँगे। परंतु आलोचना का यह काम वह अपनी निज की रीति से करेगा। वह केवल आलोच्य यंथ को भी देखकर उसकी त्रालोचना कर सकता है त्रौर उसी विषय के दूसरे ग्रंथों के साथ उसकी ठुलना भी कर सकता है। वह आवश्यकता पड़ने पर ऐतिहासिक दृष्टि से भी उस पर विचार कर सकता है, नैतिक दृष्टि से भी विचार कर सकता है; सामाजिक हृष्टि से भी विचार कर सकता है श्रीर साहित्यक दृष्टि से भी विचार कर सकता है। परंतु एक बात निश्चित है। वह चाहे जिस दृष्टि से और चाहे जिस प्रकार विचार करे, उसका एक मात्र उद्देश्य यही होगा कि वह स्वयं उस मंथ तथा उसके कर्ता का श्रमिशाय समभे श्रीर दूसरों का भी समभावे। हाँ, यह संभव है कि वह स्वयं अपनी रुचि के अनुसार उसके संबंध में किसी प्रकार का निर्णय न करे।

परंतु पाठकों के मन में यह प्रश्न उठना बहुत ही स्वाभाविक और अनिवार्य है कि अमुक प्रंथ में जीवन की जो व्याख्या की गई है और जो दूसरी बातें बतलाई गई हैं, वे ठीक हैं या नहीं; आलोचना का उह श कला की दृष्टि से वह प्रंथ अच्छा है या नहीं; इत्यादि। इस प्रकार के प्रश्न हमारे मन में आप से आप उठते हैं और हम उनकी उपेचा नहीं कर सकते। उस प्रंथ के। पढ़ने से पहले कम से कम सचेत होने के लिये हमें ऐसे प्रश्नों के उत्तर जानना आवश्यक होता है। यहाँ इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि हम जो कुछ कह रहे हैं, वह कोरे वैज्ञानिक प्रंथों के संबंध में नहीं कह रहे हैं, बल्कि साधारण साहित्य के संबंध में कह रहे हैं, कला आदि की दृष्टि से अदि साहित्य पर ही विचार किया जाता है; भूगर्भ शास्त्र, ज्योतिष शास्त्र या दूसरे अनेक शास्त्रों और

वैज्ञानिक यंथों का इस दृष्टि से विचार नहीं होता। भूगर्भ शास्त्र तो हमें केवल यही बतलाकर रह जाता है कि पृथ्वी का यह रूप किस प्रकार और कितने दिनों में हुआ, अथवा इसमें कितने समय में क्या परिवर्तन होता है। पर साहित्य का संबंध जीवन की व्याख्या, नीति, समाज आदि अनेक बातों से होता है और इसी कारण उसके गुणों और दोषों के विवेचन की भी आवश्यकता होती है। भूगर्भ शास्त्र के ग्रंथ में भी गुण और दोष हो सकते हैं, पर उन गुणों और दोषों का पता लगाना केवल भूगर्भ शास्त्र के पूर्ण पंडितों का ही काम है; साधारण पाठकों की शिक्त के यह बाहर है। साधारण साहित्य के संबंध में जहाँ गुणों और दोषों का विवेचन होगा, वहाँ विवेचक या आलोचक का मत और निर्णय भी आप से आप आ जायगा।

"भिन्नरुचिहिं लोकः" वाले सिद्धांत के **त्र्यनुसार** सभी लोग त्रालग अलग अपने मत के अनुसार किसी ग्रंथ की अच्छा था बुरा बतनाते हैं। हमें जो कहानी अच्छी लगती है, संभव है कि वही आपका बिलकुल पसंद न आवे। हमारी समभ में जो नाटक किसी काम का नहीं है, उसी की और लोग लंबी-चौड़ी प्रशंसा कर सकते हैं। जो गुड्य कुछ भी समभ रखता है, वह किसी ग्रंथ का पढ़ने के समय उसके संबंध में अपनी कोई न कोई, अच्छी या बुरी, संमति भी अवश्य ही स्थिर कर लेता है। जब हमारा केाई मित्र हमें केाई नई पुस्तक लाकर पढ़ने के लिये देता है, तब सबसे पहले हम उससे यही प्रश्न करते हैं कि यह पुस्तक कैसी है; और तब उसके उपरांत हम स्वयं उस पुस्तक का पढ़कर उसके संबंध में अपना भी कोई मत स्थिर करते हैं। एक बार किसी पुस्तक की पढ़कर जो मत निश्चित किया जाता है, दो-तीन बार विशेष ध्यानपूर्वक उसी पुस्तक की पढ़ने पर उस मत में परिवतन भी हो सकता है। बिलक ज्यों ज्यों हम किसी पुस्तक का अधिकाधिक अध्ययन करते हैं, त्यों त्यों मत स्थिर करने में हमारी असमर्थता और कठिनता बढ़ती जाती है; और इसी कठिनता के। दूर करने के लिये अच्छे आलोचकों की आवश्यकता होती है। यदि हम केवल अच्छी

पुस्तकें ही पढ़ना चाहें और निकम्मी या रही पुस्तकों से बचना चाहें, तो अच्छे आलोचकों की संमतियाँ हमारे बहुत काम की हो सकती हैं।

काव्य का विवेचन करते हुए हम यह बात वतला चुके हैं कि किसी किव की कृति को अच्छी तरह समभने के लिये यदि उस किव के प्रति अद्धा नहीं तो कम से कम सहानुभूति तो अवश्य होनो चाहिए। अद्धा या सहानुभूति का अभाव हमें उस किव या लेखक की आतमा तक पहुँचने ही नहीं देता। यही कारण है कि अद्धा या सहानुभूति के अभाव में तथा मन में राग-देष का भाव रखकर जो आलोचना की जाती है, उसका विद्वानों में कोई आदर नहों होता। यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो ऐसी आलोचना कोई आलोचना ही नहीं होती। यहाँ हम संज्ञेप में यह बतलाना चाहते हैं कि इस अद्धा और सहानुभूति के अतिरिक्त समालोचक में और किन किन गुणों की आवश्यकता होती है।

सबसे पहले समालाचक का विद्वान, बुद्धिमान, गुगाधाही और निष्पन्त होना चाहिए; श्रीर जिसमें ये सब गुगा न हों, उसके। समा-

त्रालोचक के त्राव-लोचना क काम से दूर ही रहना चाहिए। जिस समालाचक में ये सब गुण होंगे, वह बहुत सहज में त्रालाच्य प्रथ की बातों का मर्म

समम जायगा। आलोचक का मुख्य कार्य यह है कि वह आलोच्य प्रंथ के। उसके बिल कुल वास्तिवक स्वरूप में रखे। किसी बुरे भाव अथवा पच्चपात से प्रोरित होकर वह जो कुछ कहेगा, उसकी गणना निंदा अथवा स्तुति में ही होगी; उसके उस कथन की आलोचना में स्थान निमलेगा। समालोचक यदि विद्वान न होगा, तो वह प्रंथ के गुणान समम सकेगा; यदि वह बुद्धिमान न होगा तो नीर-चीर के विवेक में असमर्थ होगा; और यदि वह निष्पच्च न होगा, तो उसका विवेचन निर्थक और अप्राह्म होगा। समालोचक के लिये आवश्यक विद्वत्ता, बुद्धिमत्ता और गुणा-प्राहकता तो बहुत से नोगों में हो सकती और होती है पर रागदेष या पच्चपात से बहुत ही कम लोग बचते या बच सकते हैं। अपरोरी के सुप्रसिद्ध विद्वान और साहित्यज्ञ जानसन के विषय

में कहा जाता है कि जिन लेखकों के विचारों और सिद्धांतों से उसकी सहानुभूति होती थी, उनके यंथों की आलोचना तो वे बहुत ठीक ढंग से करते थे; पर जिनके विचारों के साथ उनकी सहानुभूति नहीं होती थी, उनके मंथों की त्रालोचना के समय उनकी साहित्यिक जानकारी न जाने कहाँ चली जाती थी ग्रौर वे बहुत बुरी तरह से उनकी खबर लिया करते थे। पोप और एडिसन के साहित्यिक आदर्शों का जानसन बहुत त्रादर करते थे, इसलिए उनके जीवन-चरितों में उन्होंने उनकी कृतियों की बहुत ही याग्यतापूर्व क आलोचना की है। पर राजनीतिक विरोध के कारण मिल्टन की और व्यक्तिगत होष के कारण ये की कृतियों में उन्हें कुछ भी गुण दिखाई न दिये। हमारे यहाँ हिंदी में भी ऐसे प्रालोचकों की कमी नहीं है जो कुछ विद्या प्रौर बुद्धि रखते हुए भी या तो पच्चपातवश ग्रंथों की आवश्यकता से अधिक प्रशंसा कर चलते हैं और या द्वेषवश उनकी धूल उड़ाने लगते हैं। बात यह है कि अनुचित पत्तपात और द्रष दोनों ही मनुष्य की ऑसों के आगे एक ऐसा परदा डाल देते हैं जिसके कारण या तो उन्हें दोषों और गुणों का ठीक ठीक पता ही नहीं चलता; श्रीर या वे जान-वूभकर उनकी स्रोर ध्यान ही नहीं देते। हम इस विषय में स्रौर स्रधिक कुछ न लिखकर केवल यही कहना यथेष्ट समभते हैं कि इस पन्नपात या हेष के कारण कभी कभी छाटे-माटे अनर्थ और अन्याय भी हो जाते हैं। किसी यथ की पन्नपातपूर्ण समालोचना देखकर बहुत से लोग उन पुस्तकों के पढ़ने में व्यर्थ अपना समय और धन गँवा सकते हैं; और द्वेषपूर्ण समालोचना के कारण वे किसी अच्छे ग्रंथ से लाभ उठाने से वंचित रह सकते हैं। अतः समालोचक के लिये पंडित और समभदार होने के अतिरिक्त निष्पच होने की भी बहुत बड़ी आवश्यकता होती है। ऐसे समालोचक की समालोचना से ही साहित्य की भी उन्नति होती है श्रीर पाठकों का भी लाभ होता है।

समालोचक होने के लिये ऊपर बतलाए हुए कतिपय प्राकृतिक गुणों की तो स्रावश्यकता होती ही है, पर साथ ही समालोचना के लिये एक विशेष प्रकार की बुद्धि या सामर्थ्य की भी आवश्यकता होती है। कभी कभी देखने में आता है कि अच्छे अच्छे पंडित त्रौर विद्वान उतनी अच्छी समालोचना नहीं कर सकते जितनी अच्छी और सटीक समालोचना उनसे कम विद्या और योग्यता के लोग करते हैं। एक साधारण बुद्धिमान पाठक भी कभी कभी किसी मंथ के संबंध में बहुत ही श्रच्छे ढंग से और बहुत ही उपयुक्त संमित प्रकट कर सकता है; श्रौर उसकी उस संमित तथा श्रालोचना का ढंग देखकर भ्रच्छे प्रच्छे पंडित चिकत हो सकते हैं। इसका कारण कदाचित यही होता है कि उसकी संमित विचारपूर्ण होने के अतिरिक्त राग-द्रेष और पत्तपात आदि से बिलकुल शून्य होती है। यह ठीक है कि जिस व्यक्ति का काम ही प्रायः श्रध्ययन श्रीर समालोचना करना है, वह समालोचना के नियमों और रीतियों आदि से विशेष परिचित होगा श्रीर उसका ज्ञान-भांडार भी साधारण पाठकों के ज्ञान-भांडार की अपेद्मा अधिक पूर्ण होगा। पर उसकी आलोचना तभी काम की होगी जब उसमें आलोचना करने की शक्ति पूर्ण रूप से होगी और उसकी त्रालोचना राग-द्वेष या पत्तपात त्रादि से मुक्त होगी। करने की तो श्रालोचना सभी लाग कर लेते हैं; पर श्रलोचना भी एक प्रकार की कला है श्रौर उसके लिये एक विशेष प्रकार की योग्यता तथा शिचा की त्रावश्यकता होती है। साथ ही उसे अपने मन तथा विचारों पर भी श्रधिकार होना चाहिए। यदि उसमें इन बातों का अभाव होगा, तो वह न ते। ठीक ठीक और न उदारतापूर्वक विचार कर सकेगा। उस दशा में उसकी त्रालोचना या संमित का भी कोई आदर न होगा।

यह तो स्वतः सिद्ध बात है कि आलोचना उन्हीं ग्रंथों की होती है जो अस्तुत और प्रकाशित हो चुकते हैं। जो ग्रंथ बने ही न हों, भला अलोचना और साहित्यवृद्धि उनकी क्या आलोचना होगी। इसलिये कुछ विद्वानों का मत है कि आलोचना से केवल पुराने ग्रंथों के गुण-दोष ही प्रकट होते हैं, नवीन साहित्य

उत्पन्न करने में उससे काई विशेष सहायता नहीं मिलती। कुछ लागों का ता यहाँ तक मत है कि आलाचना से नए साहित्य की सृष्टि में बाधा पड़ती है। पर यह मत ठीक नहीं है। यदि हम थोड़ी देर के लिये आलोचना का साहित्य की सृष्टि में बाधक भी मान लें, तो भी हम इस संसार-व्यापी नियम का दबा नहीं सकते कि बाधक तत्त्व भी प्रकारांतर से साधक ही सिद्ध होते हैं। संसार में सभी जगह हम देखते हैं कि सदा स्वतंत्रता और शासन, व्यक्तित्व और नियम, पुराने श्रीर नए तथा लकीर पीटने श्रीर नई बात निकालने में एक प्रकार का विरोध चलता रहता है। पर फिर भी कोई यह नहीं कह सकता कि शासन कभी स्वतंत्रता में बाधक होता है; अथवा लकीर पीटनेवालों के कारण कोई नई बात नहीं उत्पन्न होने पाती। दोनों पत्तों का भगड़ा सदा कुछ न कुछ चलता ही रहता है; श्रीर जिस समय यह भगड़ा बहुत बढ़ जाता है, उसी समय से नए सिरे से विकास श्रीर उन्निति होने लगती है। जिस समय स्वतंत्रता की मात्रा बढ़ते बढ़ते उच्छु खलता का रूप धारण करने लगती है, उस समय कुछ कठार शासन की त्रावश्यकता त्रा खड़ी होती हैं; और जिस सुमय शासन की कठे।रता, भयंकरता श्रीर उद्दंडता बढ़ जाती है, उस समय नए सिरे से स्वतंत्रता की स्थापना होती है। साहित्य-चेत्र में यही दशा नए मंथों की रचना श्रीर श्रालाचना की है। जिस समय लेखक मनमाने ढंग से कलम चलाने लगते हैं अौर जी में जा कुछ उटपटाँग आता है, सब लिख चलते हैं, उस समय त्रालोचक के त्रांक्श की त्रावश्यकता होती है। त्रालोचना का श्रंकरा लोगों के मनमाने रास्ते पर चलने से राकता श्रीर उन्हें ठीक मार्ग पर चलने के लिये बाध्य करता है। कुछ दिनों तक लोग आलोचकों के बतलाए हुए मार्ग पर चलते हैं; पर आगे चलकर उस मार्ग से उकता जाते हैं ऋौर आलोचक के शासन से निकलकर नए नए मार्ग ढूँढ़ने लगते हैं। जब वे कोई नया मार्ग ढूँढ़ लेते हैं, तब श्रालोचक उस मार्ग के कंटक श्रादि दूर करके उसे परिष्कृत करने लगते हैं और लोगों का गड़ढ़े में गिरने से बचाने का उद्योग करते हैं। बस

यही कम, संसार के अन्यान्य चोत्रों के कम के अनुसार, चलता रहता है। ऐसी दशा में यह कहना कदापि उग्युक्त नहीं हो सकता कि आलोचना साहित्य की सृष्टि में बाधक होती है। यदि वह एक प्रकार से बाधक भी होती हो, तो भी प्रकारांतर से वह उस काम में अवश्य सहायक भी होती है। हाँ, यह अवश्य है कि आलोचना सदा साहित्य के पीछे पीछे चलेगी और उसका नियत्रण तथा शासन करती रहेगी। संसार में जब कोई नया आंदोलन अथवा नई बात उत्पन्न होती है, तब उसके संबंध में बहुत कुछ विरोध, टीका-टिप्पणी और आलोचना आदि होती है। पर धीरे धीरे विरोधी अथवा आलोचक अपने आपको नए विचारों और आदर्शों के अनुकूल बना लेते हैं और उन्हीं नए विचारों और सिद्धांतों के आधार पर नई नई बातें निकालकर नए दिंग से लोगों को उनका अर्थ बतलाने लगते हैं। अतः आलोचना से उरने या घबराने की कोई बात नहीं है। उसे सदा पथ-दर्शक और सहायक समभना चाहिए।

प्रत्येक त्रालोचक को किसी यथ या लेख आदि व संबंध में अपना मत प्रकट करने का पूरा पूरा अधिकार है। साथ ही उसे इस बात की

त्रालोचना त्रौर मत से सहमत कराने का उद्योग करे। एक उपयोगिता विद्वान् का मत है कि जब किसी ग्रंथ के संबंध

में बराबर के दो विद्वानों के परस्पर विरोधी मत होते हैं, उस समय एक की आलोचना और संमित का दूसरे की आलोचना और संमित से आप से आप खंडन हो जाता है और आलोचना का उद्देश्य ही सिद्ध नहीं होने पाता; क्योंकि हमें उस ग्रंथ की उपयोगिता या अनुपयोगिता का कुछ भी पता नहीं लगने पाता। इसका कारण प्रायः यही होता है कि ऐसे समालोचक बहुधा न्यायाधीश की भौति नहीं, बिल्क वकील या प्रतिनिधि की भौति अपना काम करते हैं और अपने पच्च का आवश्यकता से अधिक समर्थन कर चलते हैं। यदि यह बात न भी हो, तो भी हमें यह ध्यान अवश्य रखना चाहिए कि आलोचना में जो मत प्रकट

किया जाता है, वह प्रायः त्रालाचक का व्यक्तिगत और निजी मत होता है। यह त्रापको संमित में कोई पुस्तक त्रादर्श और हमारी समक में बहुत ही साधारण हो तो यही माना जायगा कि उस संबंध में त्रापकी और हमारी संमित बिलकुल व्यक्तिगत है। त्राब यदि कोई तीसरा व्यक्ति बीच में त्रा पड़े त्रीर हममें से किसी के त्रात्रक्ल या प्रतिकृल त्राचा मत प्रकट करे, तो उस समय मानों उस प्रथ के संबंध में एक त्रीर तोसरी व्यक्तिगत संमित सामने त्रा खड़ी होगी। तात्पर्य यह है कि सभी लोग त्रपनी त्रापनी योग्यता, विचार, रुचि और प्रवृत्ति त्रादि के त्रानुसार एक ही ग्रंथ के संबंध में त्रपना त्रात्मा विचार प्रकट करेंगे; और उस दशा में इस बात का निर्णय करना बहुत ही कठिन हो जायगा कि त्रमुकु प्रथ की वास्तिवक मूहत्ता या उपयोगिता कितनी है

अथवा, वह कहाँ तक अच्छा या बुरा है।

लाई जेफ्रो ने स्काट के संबंध में जा निबंध लिखे हैं, उनमें से एक निबंध में उन्होंने कहा है- "काव्य का मुख्य उद्देश मन की आनंद देना है। अतः जिस काव्य से जितने ही अधिक मनुष्यों का आनंद मिले, वह उतना ही श्रेष्ठ है।" पर यह मत सव था ठीक नहीं है। तुलसीदास-कृत रामायण तो लाखों-करोड़ों त्रादमी पढ़ते हैं; त्रौर उन्हीं तुलसीदास की विनयपत्रिका से आनंद उठानेवालों की संख्या अपेचाकृत बहुत ही कम है। यदि लार्ड जेफ्रे का उक्त मत ठीक मान लिया जाय तो फिर रामायण के आगे विनयपत्रिका का बहुत ही कम मूल्य या महत्त्व रह जाता है। पर जो लोग काव्य के अच्छे मर्मज्ञ हैं, वे कह सकते हैं कि तुलसीदास के समस्त श्रंथों में, काव्य की दृष्टि से, विनय-पत्रिका ही सर्व-श्रेष्ठ है। चंद्रकांता और चंद्रकांता-संतित के आधे दर्जन से ऊपर संस्क-रण निकल चुके हैं। पर ठाकुर जगमोहनसि हकुत श्यामास्वप्न की, जो उससे बहुत पहले का छपा हुआ है, आज तक नए संस्करण का सौभाग्य भी नहीं प्राप्त हुन्त्रा। तो क्या इससे हम यह मान लें कि चंद्रकांता उप-न्यास बहुत अच्छा है और उसके सामने श्यामास्वप्न केाई चीज ही नहीं है ? यदि सूदम दृष्टि से देखा जाय तो पता चलेगा कि एकमात्र सर्विष्रयता

या प्रचार ही किसी ग्रंथ को श्रेष्ठता का कोई प्रमाण नहीं है। जो वस्तु लाखों अशिद्वितों को बहुत अच्छी जान पड़े, पर सौ दो सौ शिद्वितों की हिष्ट में उसका कुछ भी मूल्य न हो, अथवा अपेनाकृत बहुत ही कम मूल्य हो, क्या उसी को आप श्रेष्ठ मानने के लिये तैयार होंगे? हमारी समभ में कदापि नहीं। अतः यह सिद्धांत निकलता है कि किसी ग्रंथ की श्रेष्ठता, महत्ता या उपयोगिता आदि का ठीक ठीक पता लगाने के लिये हमें इस बात का ध्यान रखना आवश्यक है कि उसके संबंध में शिद्वितों और परिष्कृत रुचिवाले समभदारों का क्या संमित है। यदि हम बेवल सर्विप्रयता और प्रचार पर जायेंगे, तो बहुत संभव है कि साहित्य के अमूल्य रह्न हमारे हाथ ही न लगें और भूठे पत्थर या शीशे के दुकड़े ही हमारे पल्ले पड़ें। हमारे इस कथन का मुख्य तात्पर्य केवल यही है कि लोग अनेक प्रकार की आलोचनाओं के रहते हुए भी इस वात का निर्ण्य कर सकें कि कौन-सा ग्रंथ कहाँ तक श्रेष्ठ और सहत्त्वपूर्ण है।

उपर हमने जो विवचन किया है, उसका सुख्य तात्पर्य यही है कि श्रालोचना श्रों में जो मत प्रकट किए जाते हैं, व व्यक्तिगत रुचि के श्राधार पर होते हैं। इस व्यक्तिगत रुचि का एक श्रीर

मत-परिवर्तन यर हात है। इस व्यक्तिगत राच का एक आर

जान पड़ता है। हम आज कोई प्रथ पढ़ते हैं और उसके संबंध में, आपनी रुचि के अनुसार, कोई मत स्थिर करते हैं। अब प्रश्न यह है कि क्या हमारा वहीं सत अंतिम और निश्चित होता है; और क्या केवल उसी मत से सदा के लिये हमारा पूरा पूरा समाधान और संतोष हो जाता है? हम किसी पुस्तक को पढ़कर कह बैठते हैं कि यह पुस्तक बहुत ही उपयोगी और शिचाप्रद है। पर क्या इतने से ही हमारा काम चल जाता है? कदाचित् नहीं चलता। यदि हम किसी प्रथ का अवलोकन करके प्रसन्न हो जायँ, तो केवल हमारी वह प्रसन्नता ही उस पुस्तक के उत्तम होने के संबंध में प्रमाण का काम नहीं दे सकती। उस पुस्तक को श्रेष्ठता का प्रमाणपत्र देने से पहले हमें इस बात की जाँच कर लेनी

चाहिए कि उस पुस्तक से हमारा प्रसन्न होना न्याय-संगत था या नहीं। इमारी प्रसन्नता का वास्तविक कारण तो हमारी रुचि थी; त्रीर हमारी रुचि से भिन्न भिन्न रुचि रखने वालों को उस पुस्तक से छुछ भी <mark>यानंद नहीं मिल</mark> सकता। बहुधा लोग पुस्तकों की उत्तमता की कसौटी अपना मत ही सममते हैं और रुचि वैचित्र्य का कोई <mark>ध्यान नहीं रखते । पर यदि एक बार उनके ध्यान में रुचि-वैचित्र्य</mark> का यह तत्त्व त्रा जाय, तो फिर उनके लिये उचित रूप से विचार करने का मार्ग प्रशस्त हो जायगा। उस दशा में विचार-संबंधी उनकी संकीर्णता श्रौर दुराग्रह बहुत कुछ कम हो जायगा। जब हम किसी पुस्तक के संबंध में यह न कहकर कि यह पुस्तक ऐसी है, यह कहेंगे कि यह पुस्तक हमारी संमित में एसी है तब मानों हम उस पुस्तक के संबंध में कोई विचार नहीं प्रकट करेंग, बल्कि अपनी रुचि के संब'ध में विचार प्रकट करेंगे। पर हाँ, इसके लिये कुछ उदारता और साहस की आवश्यकता होगी। श्रच्छे प्रंथ के गुए सममना काई सहज काम नहीं है; श्रौर यही कारण है कि उसके अध्ययन से बहुत ही कम लोग प्रसन्न होते हैं, श्रीर जो लोग थोड़ा-बहुत प्रसन्न होते भी हैं, वे बहुधा उसके छोटे-मोटे गुणों का ही देखकर प्रसन्न होते हैं। इनमें भी बहुत-से लोग ऐसे होते हैं जो यह मानने क लिये जल्दी तैयार ही नहीं होते कि हममें इस प्रथ का समभने की याग्यता नहीं है, अथवा उसके विषय से हमारा परिचय नहीं हैं। परंतु उचित यही है कि हम किसी श्रंथ के छोटे-मोटे गुर्गों से ही संतुष्ट होकर न रह जायँ और उसमें भली भाँति अवगाहन करके उसके उत्कृष्ट गुर्णों से परिचित होने का उद्योग करें। केवल इसी दशा में हम उस ग्रंथ के विषय में ठीक तरह स विचार कर सकेंगे और उसके संबंध में अपना ऐसा मत स्थिर कर सकेंगे जिसका सब लाग आदर करें। यहाँ हम साधारण पाठकों के लिये किसी प्रथ की उत्तमता की एक और परीचा बतला देना चाहते हैं, जिसका ध्यान रखना बहुत आव-रयक है। किसी पुस्तक के संबंध में अपना विचार या मत स्थिर करने के लिये हमें वह पुस्तक कई बार पढ़नी चाहिए। यदि प्रत्येक बार पढ़ने

में कुछ श्रौर श्रधिक श्रानंद श्रावे, यदि प्रत्येक बार के पारायण में हमें उसके कुछ विशेष गुणों और उत्तमताओं का परिचय मिले, तो हमें समभ लेना चाहिए कि वह यंथ बहुत अच्छा और ध्यानपूर्वक पढने योग्य हैं। इसके विपरीत यदि उसे दूसरी या तीसरी बार पढ़ने में कम अथवा कुछ भी आनंद न आवे, तो हमें समभ लेना चाहिए कि कम से कम हमारे लिये उस पुस्तक में कोई सार की बात नहीं है। पर यदि हम केवल अपनी ही रुचि को सर्वोपिर मान लें, तो फिर हमें यह भी समभ लेना चाहिए कि हम किसी मंथ की घालोचना करने के अधि-कारो नहीं हैं। सबसे पहले हमें यह जानना चाहिए कि पुस्तकों से किस प्रकार आनंद प्राप्त किया जाता है; और जब हमें यह बात मालूम हो जायगी; तब हम कभी श्रपने मत के संबंध में कोई श्राग्रह न करेंगे; क्योंकि उस दुशा में हम स्वयं अपनी ही त्रुटियों से भली भाँति परिचित रहेंगे। इससे दूसरा लाभ यह होगा कि हम अपनी वे ब्रुटियाँ भी दूर कर सकेंगे। पर ये सब बातें उन्हीं लोगों के काम की हैं जो अच्छी तरह श्रीर ध्यानपूर्वक साहित्य का अध्ययन करना चाहते हों। इस प्रकार के अध्ययन में वे लोग जितना परिश्रम करेंगे, उनको उतना ही लाभ होगा। पर जो लोग यह समभते हों कि हमें तो सब कुछ पहले से ही आता है श्रीर इस पुस्तक की क्या सामर्थ्य है जो हमें कोई नई बात बतला सके, उन्हें अपने सुधार श्रीर उन्नति की आशा छोड़ देनी चाहिए।

मान लीजिए कि हमने कोई पुस्तक पढ़ी श्रौर उसके संबंध में श्रपना कोई मत भी स्थिर किया। श्रव हम जानना चाहते हैं कि जो मत हमने स्थिर किया है, वह कहाँ तक ठीक है। इस काम के लिये हम उस पुस्तक की कुछ प्रतियाँ लेकर श्रपने कुछ ऐसे मित्रों में बाँट देते हैं जिनकी रुचि या योग्यता एक दूसरे से बहुत भिन्न है; श्रौर उन लोगों से उस पुस्तक के संबंध में संमित माँगते हैं। जब उन सब की संमितयाँ श्रा जायँगी, तब हम देखेंगे कि उन सबमें श्रापस में बहुत बड़ा श्रंतर श्रौर मतभेद है। यद्यपि वे सब मित्र भिन्न दिख्यों से उस पुस्तक पर विचार करेंगे, तो भी इसमें संदेह नहीं कि उस पुस्तक के महत्त्व या गुणों

त्रादि के संबंध में उनमें से अधिकांश की संमित अनेक अंशों में एक दूसरे की संमति से मिलती जुलतो होगी। यदि वह पुस्तक अच्छी होगी, तो हमारे अधिकांश मित्र भी उसकी प्रशंसा ही करेंगे। पर यदि वह पुस्तक साधारण काटिकी हुई, तो वे लोग भी उसे साधारण ही बतलावेंगे। उस समय हम कह सकेंगे कि हमारे मित्रों ने किसी प्रकार का पद्मपात नहीं किया है और उनकी संमतियों का साधारण व्यक्तिगत संमतियों की अपेचा अधिक आदर होना चाहिए; क्योंकि वह संमित अधिक मत से स्थिर हुई है। अब ज़िस पुस्तक की हमारे दस-पाँच मित्रों ने प्रशंसा को है, उसी को यदि कोई मित्र कुछ निंदा भी करे तो हमारा कर्तव्य है कि हम उसकी संमति पर भी कुछ विचार करें और यह जानने का उद्योग करें कि उसने ऐसी संमति क्यों और किन आधारों पर दी है। श्रीर यदि भली भाँति विचार करने के उपरांत भी हमें उसके मत की पुष्टि करनेवाली कोई बात न मिले प्रथवा बहुत ही कम बातें मिलें, तो हमें समभ लेना चाहिए कि या तो उसने किसी प्रकार के द्वेष के कारण श्रौर या किसी प्रकार के श्रज्ञान के कारण वह संसति दी है। आप पूछ सकते हैं कि हमारे इस उदाहरण से क्या सिद्धांत निकला। इससे यह सिद्धांत निकला कि किसी प्रथ का महत्त्व या उपयोगिता आदि किस प्रकार प्रसाणित होती है। इसका तात्पये यही है कि किसो यंथ को उपयोगिता अथवा अनुपयोगिता आदि के संबंध में बहुत से शिचितों श्रौर समभदारों की जो संमित हो, वहीं मान्य होनी चाहिए। और यदि थोड़े से लोग उसके विपरीत अपनी संमति प्रकट करें, तो पहले हमें उनकी संमति पर विचार करना चाहिए, श्रीर यदि उनकी संमित में हमें कोई तत्त्व की बात न मिले तो हमे वह संमति अत्राह्य समभकर छोड़ देनी चाहिए; क्योंकि जो यंथ अनेक आलोचकें। की परीचा में ठोक उतरा हो और जिसके संबंध में बहुत कुछ वाद-विवाद के उपरांत भी लोगों की संमित अनुकूल हो, उसे उत्तम यंथ मानने में हमें कोई आनाकानी न होनी चाहिए। सारांश यह है कि बहुत कुछ विकट परीचात्रों के उपरांत

भी जो प्रथ अच्छा ही ठहरे, वह तो अच्छा है ही, और जो उन विकट परीचाओं में अच्छा न ठहरे, वह साधारण या निकम्मा है।

एक बहुत प्रसिद्ध सिद्धांत है कि जो वस्तु सबसे श्रच्छी या उपयुक्त होती है, वही संसार में बच रहती है; श्रीर जो श्रनावश्यक या श्रतपयुक्त स्थायी साहित्य के गुण में भी इस सिद्धांत की सत्यता भली भाँति प्रमाणित हो जाती है। ्त्र्याज यदि कोई अच्छा ग्रंथ प्रकाशित होता है, तो सर्वसाधारण में उसका बहुत आदर होता है, और जब तक लोगों का उससे मनोरंजन होता रहता है, तब तक वह पुस्तक बराबर चलती रहती है, उसका अस्तित्व बराबर बना रहता है। पर जब उस पुस्तक से लोगों का मनोरंजन बंद हो जाता है, तब उसकी उपयोगिता जाती रहती है और उसका अस्तित्व भी नष्ट हो जाता है। जिस समय उसका स्थान ग्रहण करने के लिये उससे अच्छी कोई पुस्तक साहित्य-न्नेत्र में त्या जाती है, उस समय लाग उसका पढ़ना सर्वथा बंद कर देते हैं। यही नहीं बल्कि कुछ दिनों के उपरांत लोगों के। इस बात का श्राश्चर्य होने लगता है कि किसी समय उस पुस्तक का जा आदर हुआ था, वह क्यों हुन्रा था। पर जा पुस्तकें केवल सामयिक नहीं होतीं, जिनमें बहुत दिनों तक का काम आनेवाली बातें अथवा और कोई स्थायी गुगा होते हैं, वे सैकड़ों श्रीर कभी कभी हजारों वर्षों तक बनी रहती हैं त्रीर लागों के विचारों, सभ्यता और रुचि आदि के बहुत कुछ बद्ल जाने पर भी उनका अध्ययन निरंतर होता चलता है। इसका कारण यही है कि हमारे नैतिक और मानसिक जीवन में बहुत कुछ परिवर्तन हो जाने पर भी उनमें प्रकट किये हुए विचार आदि हमारे लिये अनुकूल, लाभदायक और प्राह्म बने रहते हैं। जिस समय वे पुस्तकें रची जाती हैं, उस समय दृष्टि से ता वे उपयोगी होती ही हैं, उसके पीछे भी बहुत दिनों तक उनकी उपयोगिता बनी रहती है। बहुत समय बीत जाने पर भी उनमें लोगों को उत्साहित और प्रसन्न करनेवाले तत्त्व वर्तमान रहते हैं। जब इस प्रकार किसी पुस्तक का बहुत दिनों तक श्रस्तित्व बना रहता है और सैकड़ों-हजारों वर्ष बीत जाने पर भी लोग बड़े चाव से उसे पढ़ते हैं, तब मानों वह पुस्तक व्यक्तिगत समितयों और श्राचेपों श्रादि के चेत्र से बाहर निकल जाती है श्रीर उसकी उपयोगिता तथा उत्तमता सर्वमान्य हो जाती है। किर उसके संबंध में किसी प्रकार का मतभेद या विवाद नहीं रह जाता। इसी केटि के मंथ साहित्य-चेत्र में रत्न कहलाने के श्रधिकारी होते हैं श्रीर सभी देशों तथा सभी कालों में उनका समान श्रादर होता है।

साहित्य की महत्ता का सबसे बड़ा प्रमाण उसका स्थायी होना है। पर यह प्रमाण हमें उन्हीं प्रंथों के संबंध में मिल सकता है, जा त्राज से दा-चार सौ या हजार-देा हजार वर्ष पहले के बने हों। अब जो मंथ बहुत थे। इं दिनों के बने हों, उनकी उपयोगिता की परीचा किस प्रकार हो सकती है ? ऐसे किसी ग्रंथ का देखकर हम यह नहीं कह सकते कि तुलसीकृत रामायण की भाँति तीन सौ वर्ष से अधिक बीत जाने पर उस मंथ की क्या दशा होगी। फिर्मे भी हम अपने ज्ञान श्रीर श्रनुभव की सहायता से किसी यंथ के विषय में यह कह सकते हैं कि वह स्थायी होगा या नहीं । पर हमारा वह कथन बिलकुल ठीक स्त्रीर निश्चित नहीं हो सकता; क्योंकि हम यह नहीं कह सकते कि आगे चलकर पाठकों की रुचि में कहाँ तक परिवर्तन हो जायगा और शीघ ही इससे भी अच्छे श्रीर स्थायी यं थों की रचना हो जायगी या नहीं। श्रतः श्राधुनिक साहित्य की उपयोगिता जानने के लिये हमें आलोचकों की संमितयों का ही सहारा लेना पड़ेगा। एक विद्वान का मत है कि यदि तुम श्रच्छी त्र्योर पढ़ने याग्य पुस्तक देखना चाहो, तो बाजार में जाकर काई पुस्तक देखो; श्रौर बारह वर्ष के उपरांत फिर बाजार में जाश्रो। उस समय यदि वही पुस्तक फिर तुम्हें बिकती हुई दिखाई दे, ता जान लो कि वह पुस्तक अच्छी और पढ़ने योग्य है। इससे भी यही सिद्धांत निकलता है कि जो पुस्तक जितने ही अधिक समय तक बनी रहे, वह उतनी ही श्रच्छी है। पर इन सिद्धांतों से साधारण पाठकों का काम नहीं चल सकता। श्राप सब लोगों से यह श्राशा नहीं कर सकते कि वे किसी पुस्तक के प्रकाशित होने के उपरांत बारह वर्षों तक उसकी उपयोगिता के प्रमाण की प्रतीचा करें श्रीर तब उसके उपरांत वे उसे लेकर पढ़ें। श्राजकल तो पुस्तकों के तैयार होते ही लोग उनका पढ़कर उनने विषय की सब बातें जानना चाहते हैं। ऐसे लोग यदि यह जानना चाहें कि कौन सी पुस्तक पढ़ने योग्य श्रथवा श्रच्छी है श्रीर कीन सी न पढ़ने योग्य श्रार निकम्मी है, तो उनका यही देखना चाहिए कि किसी पुस्तक के संबंध में श्रिधकांश विद्वानों श्रीर श्रालोचकों की संमित क्या है।

साहित्य जब अपने स्वरूप का विश्लेषण स्वयं करने लगता है तब समालोचना का जन्म होता है। जैसा कि हम पहलें कह चुके हैं, आलोचना के प्रकार आलोचना करना मनुष्य की एक स्वाभाविक प्रवृत्ति है। किसी न किसी रूप में वह सब में पाई जाती है। साहित्य भी मानव-मस्तिष्क से उत्पन्न होता है। वह उसके भावों, विचारों तथा अनुभूतियों का मांडार है। अतः समालोचना का भी साहित्य के अंतर्गत स्वाभाविक स्थान होना चाहिए और वस्तुवः है भी यही बात। उसको सब काल और सब देशों के साहित्य में महत्त्व-पूर्ण स्थान मिला है। वह साहित्य का एक आवश्यक अंग है। जिस साहित्य में समालोचना का अंग न हो अथवा जिसका यह अंग भली भाँति विकसित न हो उसे अधूरा समक्षना चाहिए।

आधुनिक समालोचना चार प्रकार की मानी जाती है।

- (१) सैद्धांतिक (Speculative) समालोचना जिसमें साहित्यिक के विभिन्न रूपों के विवेचन के द्वारा साहित्यिक सिद्धांतों की स्थापना होती है।
- (२) व्याख्यात्मक (Inductive) समालोचना जिसमें साहित्यक रचनात्रों का विश्लेषण श्रीर व्याख्या की जाती है। इससे रचनात्मक साहित्य की विभिन्न कृतियों के वर्गीकरण श्रीर विकास में सहायता पहुँचती है।
- (३) निर्ण्यात्मक (Judicial) समालोचना जिसमें सामान्य सिद्धांतों के आधार पर साहित्यिक रचनात्रों के महत्त्व का निर्णय किया जाता है।

(४) स्वतंत्र अथवा आत्मप्रधान (Pree or Subjective) आलो-चना जिसमें आलोचक आलोच्य विषय की वियेचना करता हुआ उसमें इतना तल्लीन या उसके इतना विमुख हो जाता है कि विवेचन के छोड़कर भाव-लहरी में बह चलता है। आलोच्य रचना या विषय उसके भावों का आलंबन बन जाती है। ऐसी आलोचनाएँ रचनात्मक साहित्य की कृतियाँ हो जाती हैं।

यद्यपि समालोचना में इन चारों अथवा एक से अधिक का मिश्रण पाया जाता है फिर भी तिल-तंडुलवत् इनका स्वरूप-भेद स्पष्ट है। आधुनिक समा-लोचना की यह विशेषता है कि वह विस्तृत अथवा सावदेशिक और सर्व -कालीन साहित्य का अपना आधार बनाती है। यह बात प्राचीन अथवा परंपराभुक्त समालोचना में नहीं मिलती है। फलतः साहित्य के विस्तार के साथ ही साथ साहित्याभिक्षचि भी व्यापक और प्रगतिशील हो गई है।

इस विभाजन में से समालोचना का एक और स्थूल विभाजन हो सकता है—(१) शुद्ध सिद्धांत, (२) उसका प्रयोग। काव्य-मीमांसा, काव्यप्रकाश, साहित्यदर्पण आदि प्रथ पहली प्रकार की समालोचना के उदाहरण हैं श्रीर सूर, तुलसी, जायसी, कबीर आदि पर विद्वानों की लिखी हुई समालोचनाएँ दूसरे वर्ग के श्रांतर्गत हैं।

हम पहले शुद्ध सैद्धांतिक समालोचना पर ही विचार करते हैं, क्योंकि यही समालोचना का सामान्य—विशेष नहीं—श्रीर चिरंतन स्वरूप है; श्रीर सर्वदा ही साहित्य के विषय में तो सिद्धांत स्थापन होता ही रहेगा। यह साहित्य श्रीर उसकी समालोचना के लिये एक प्रकार से सामान्य मापदंड उपस्थित करती है। प्रमेय वस्तुश्रों पर विचार करने के लिये पहले सापदंड चाहिए। श्रतः पहले इसी का विचार करना उचित है।

जैसा कि ऊपर कहा गया है, इस प्रकार की समालोचना सामान्य सिद्धांतों की स्थापना करती है। इसका विषय है साहित्य या काव्य के स्वरूप का विश्लेषण। साहित्य क्या है ? कविता

सामान्य सिद्धांत-समीचा क्या है ? उसका लद्द्य क्या है ? प्रत्यच्च सामग्री को कला किस रूप में श्रीर किन माध्यमों से ग्रहण करती है ? इन

प्रश्नों पर विचार करके कला के विषय में कुछ संमति निर्धारित करना इस प्रकार की समालोचना का विषय है। रचनात्मक साहित्य के दो पच होते हैं। एक किव का पच और दूसरा श्रोता या पाठक का पच। श्रतः काव्य क्या है, केवल इसी पच पर नहीं बल्कि काव्य का श्रनुशीलन किस दृष्टि से और कैसा होना चाहिए, पाठक की धाहित्याभिरुचि कैसी होनी चाहिए, परंपराभुक्त साहित्याभिरुचि से काव्य का श्रनुशीलन करने में क्या त्रुटियाँ होती हैं, कैसे प्रगतिशील या विकासमयी साहित्या-भिरुचि ही काव्यानुशीलन के लिये श्रावश्यक है श्रीर काव्य के साथ पूर्ण न्याय कर सकती है, क्योंकि काव्य स्वयं प्रगतिशील है; नित्य नूतन सामग्री और साधनों की श्रोर उसकी प्रगति होती है, इस प्रकार के प्रश्नों को हल करना और फिर कुछ निष्कर्ष पर पहुँचना सैद्धांतिक समीचा की गवेषणा के विषय हैं। यह श्रालोचना एक प्रकार से त्रालोचना का शास्त्रीय पच्च है और शेष प्रकार की श्रालोचनाएँ भिन्न भिन्न दृष्टि-कोगों से उसके प्रयोग । हाँ, इतना अपवाद अवश्य है कि व्याख्यात्मक त्रालोचना उतना ही सैद्धांतिक श्रालोचना का त्राधार भी है जितना प्रयोग। सैद्धांतिक त्रालोचना के इतिहास से भी विभिन्न युगों के इतिहास को समभने में सहायता मिलती है। सिद्धांत का विचार करते समय केवल परंग्रा प्राप्त रुढ़ि, कवि-समय और तर्कपूर्ण । नयमों के ही फेर में न पड़ जाना चाहिए। समालोचक को यह स्मर्ण रखना चाहिए कि इन सिद्धांतों का आधार साहित्य है, साहित्य का अध्ययन करने के उपरांत ही सिद्धांत निश्चित होते हैं। अतः जब सिद्धांतों में कोई दोष अथवा कमी खटके तो तुरंत मूल आधार अर्थात साहित्य की त्रोर दृष्टि दौड़ानी चाहिए। ऐसे स्वतंत्र अध्ययन से सिद्धांत कसौटी पर कस जाते हैं। सच बात तो यह है कि कवि ही भाषा श्रीर भाव के शासक होते हैं श्रीर समालोचक तो उन्हीं कवियों, अपने पाठकों तथा अपनी सहायता के लिये अनुशासन करते हैं। श्रतः जब कहीं संदेह हो तब श्रपने बड़ों से (कवि-कर्म करनेवालों से ) बात समभ लेनी चाहिए। ऐसा विद्या-विनय-संपन्न आलाचक (1) 中国 (1) 中国 (1) 中国 (1) 中国 (1) 中国 (1)

वही हो सकता है जो स्वयं भी कवि-हृद्य हो, साहित्यिक

्वास्तव में व्याख्या या विश्लेषण ही ऐसी प्रधान वस्तु है कि जिस पर चारों प्रकार की समालोचना अवलंबित है। इसी व्याख्या से हम सामान्य सिद्धांतों तक पहुँचते हैं। इसी व्याख्या व्याख्यात्मक समालोचना के बल पर हम किसी कृति के महत्त्व का निर्ण्य कर इसकते हैं। भावमयी समालोचना करने के लिये भी प्रस्तुत रचना का स्वरूप-ज्ञान वांछनीय है, जो कि व्याख्या ही से प्राप्त होता है। इसी प्रकार की समालीचना व्यापक, समीचीन <mark>और श्रेष्ठ ठहराई जाती है।</mark> समालोचक किसी भी रचना का श्रध्ययन एक अन्वेषक के रूप में करता है न्यायाधीश के रूप में नहीं। वह सूच्म से सूच्म बातों तक वहुँचता है तथा इस बात का पता लगाता है कि इसका विषय क्या है। रचयिता के ढंग, दृष्टि-कोगा श्रौर मत से उदारतापूर्ण त्रापने मस्तिष्क का सामजस्य स्थापित करके वह त्रापनी साहित्यक अभिरुचि का अनुदारता से उदारता की श्रोर ले जाता है। तात्पर्य यह है कि वह पूर्ण व्याख्या करके उस रचना के प्रति एक सामान्य धारणा बना लेता है। परंतु साथ ही यह भी ध्यान देने योग्य बात है कि उसकी वह धारणा भी त्राप्त वाक्य का रूप धारण नहीं करती, वरन उत्तरोत्तर बढ़ते हुए पर्यवेद्मण के अनुसार वह भी अपने रूप में सुधार करती रहती है। अतः यह स्पष्ट है कि ऐसी त्रालोचना उदारतापूर्ण तथा प्रस्तुत रचना के पूर्ण पर्यवेद्या पर अव-लंबित होती है। अतः वह न्यायपूर्ण और बुद्धिसंगत होती है। इसी लिये ऐसी समालोचना ही आजकल श्रेष्ट और उपयुक्त मानी जाती है। इसका सबसे सरल और आरंभिक स्वरूप टिप्पियों आर भाष्यों में मिलता है।

कुछ लोग ग्रापित कर सकते हैं कि व्याख्या की यह पद्धित निर्जीव कल की तरह चलती है। वह श्रालोच्य रचना के सौंदर्य का संहार तथा कला का चीर-फाड़ करती है श्रीर उसको ऐसा सामान्य रूप देती है कि वह साहित्याभिरुचि-रहित प्राकृत मनुष्य की कोटि तक उतर श्राती है। परंतु ऐसा विचार भ्रममूलक है। व्याख्या के लिये सूच्म बुद्धि और पर्यवेच्चण की कुशलता तथा पूर्णता की आवश्यकता है। चलती कला कहकर उसका तिरस्कार नहीं किया जा सकता। व्याख्या करते समय कुछ बातों का ध्यान रखना पड़ता है। एक तो रचना के श्रंग-प्रत्यंग को व्यष्टि रूप से न देखकर समष्टि रूप से देखना चाहिए, क्योंकि कला का रूप सदा संश्लेषात्मक ही होता है। पर साथ ही यह भी ध्यान रखना चाहिए कि समष्टि का आधार व्यष्टि ही है। इसितये यह त्रालोचना भी त्रालोच्य रचना के भिन्न भिन्न त्रंगों के शुद्ध श्रीर पूर्ण अध्ययन की अवहेलना नहीं कर सकती। दूसरी बात यह है कि व्याख्या का ठात्पर्य किसी रचना में केवल उपदेशों को ही ढूँढ़ना नहीं है, अथवा किसी पात्र के चरित्र-चित्रण अथवा कथानक को आद्योपांत न देखकर किसी एक कथन अथवा घटना के बल पर व्याख्या करते हुए काव्यकार पर सहसा असंगति का दोषारोपग् कर देना नहीं है। कभी कभी असंगति के मिलने का यह अर्थ हो सकता है कि आलोचक की गवेषणा अपूर्ण है। तीसरी बात यह है कि व्याख्या प्रस्तुत रचना में श्राए हुए साच्य पर ही अधिकतर अवलंबित होनी चाहिए, उहा के द्वारा बाहर से लाए हुए बेमेल या कृत्रिम साच्य पर नहीं। ऊपर के दोष तो ऐसे हैं जो व्याख्यात्रों में बहुधा त्रा जाते हैं। पर कुछ अन्य दोष ऐसे भी हैं जो कि साहित्य-संबंधी श्रशुद्ध धारणात्रों के कारण त्राते हैं; व्याख्या करते समय उतसे भी बचना चाहिए।

किव के स्वभाव और प्रवृत्ति के ज्ञान से भी उसकी रचनाओं के।
समभने में सहायता मिल सकती है परंतु इसके। बहुत दूर नहीं ले
जाना चाहिए। किसी भी रचना में रचना के बाह्य आशयों के। नहीं
ढूँदना चाहिए। किव अपनी रचना का स्नष्टा है। उसे असमर्थ
स्नष्टा नहीं समभना चाहिए। अपनी कृति के। उसने जो रूप दिया
है, वही उसका वास्तविक रूप है। उसके अतिरिक्त उसे दूसरा रूप

देना अनुचित होगा। किसी किव को जीवन में अधिक शृंगार-प्रिय देखकर उसकी स्पष्टतया निर्वेदमयी उक्तियों को भी वस्तुतः शृंगार ही की कृतियाँ समभना अनिधकार चेष्टा है। संभवतः अपने जीवन की विरत अनुभूतियों ने उसे साहित्य-सृजन में प्रवृत्त किया हो, सामान्य अनुभूतियों ने नहीं। बहुधा विरत अनुभूतियों की तीव्रता सामान्य अनुभूतियों को नहीं मिलती। हमें रचना से चलकर रचिता के आशाय तक पहुँचना चाहिए। बाह्य-साच्य के आधार पर किल्पत अभिप्राय को ढूँढ़ निकालने के लिये रचना की व्याख्या नहीं

समालाचना श्रंतर या भेद का दिखाकर श्रपने उद्देश की श्रोर श्रमसर होती है। श्रतः व्याख्या करते समय कुछ लोग सब श्रंतरों के। मात्रा का ही श्रंतर समभते हैं श्रोर तुलना करते समय जब कोई भेद देखते हैं तो एक रचना का उच्च केटि की श्रोर दूसरी के। निम्न कोटि की कह देते हैं; या एक के। श्रुद्ध श्रोर दूसरी के। श्रशुद्ध बता देते हैं। परंतु श्रंतर प्रकार का भी हो। सकता है श्रोर व्याख्यात्मक श्रालाचना का विषय प्रकार के भी भेदों के। देखना है। उदाहरणार्थ यदि एक किव ने बालकृष्ण के। लिया है श्रोर दूसरे ने प्रौढ़ कृष्ण के। तो हम इन दोनों के कृष्ण-काव्यों में एक को उच्च श्रीर दूसरे को निम्न नहीं कह सकते; उनमें मात्रा का श्रंतर नहीं है, वरन प्रकार का श्रान्तर है। बालकृष्ण-काव्य उतना ही उत्तम हो सकता है जितना प्रौढ़ कृष्ण-काव्य

श्रतः व्याख्या करते समय इमारे लिये यह कहना ही ठीक है कि इनके काव्यों में प्रकार का श्रंतर है। दोनों के श्रपने श्रपने दृष्टि-कोण हैं श्रोर दोनों प्रकार श्रावश्यक श्रोर महत्त्वपूर्ण हैं। दोनों की निजी विशेषताएँ हैं। विशेष रूप से तुलनात्मक समालोचना में इस बात का ध्यान रखना श्रावश्यक है। बाल्मीकि के राम श्रीर तुलसी के राम श्रपने श्रपने प्रकार के हैं; एक में वे मनुष्य के रूप में गृहीत हैं, दूसरे में श्रवतार के रूप में। श्रावता एक के रामचरित्र-चित्रण को श्रेष्ठ श्रीर

दूसरे के राम-चरित्र-चित्रण को साधारण कहना भूल है। ऐसे समय में दोनों प्रकार के चरित्र-चित्रणों में प्रकार का भेद है। इतना दिखाना ही व्याख्यात्मक समालोचना का विषय है; उच्चकेटि, निम्नकेटि का फैसला देना नहीं।

किसी किव की कृति की व्याख्या करते समय एक बात और ध्यान देने योग्य है। किसी किव पर यह दोषारोपण नहीं किया जा सकता है कि उसने कानून या नियम का उल्लंघन किया है। साहित्य के कानून या नियम राजनीतिक कानून की तरह किसी बाहरी प्रभु-शक्ति के बनाए हुए नहीं हैं जिनका उल्लंघन अपराध ठहराया जाय। साहित्य के ये नियम तो स्वयं विकसित होते हैं। अतः जब कोई किव किसी गृहीत सिद्धांत के विपरीत चलता है तो उसका सामान्यतया यह अर्थ लेना चाहिए कि वह किसी नए नियम का विकास कर रहा है। वह दोषी नहीं वरन स्रष्टा है। नियमों के उल्लंघन के द्वारा कला का विकास होता है और वह सजीव बनी रहती है। अतः साहित्य के नियमों के पालन-उल्लंघन और किसी राज्य के नियमों के पालन-उल्लंघन में क्या अर्थतित्व के तियमें अर्थावर्यक है।

एक और बात पर ध्यान देना श्रावश्यक है। कुछ लोग कहते हैं कि समालोचक किसी कृति पर विचार करते समय ऐसी ऐसी बातें कह देते हैं या ऐसा अर्थ निकालते हैं जो उस रचना में शायद अभिन्न ते भी न हों वरन जो केवल समालोचक के मस्तिष्क की उपज या खींचा-तानी मात्र हैं। वास्तव में यह दोषारोपण कुछ अंश तक सत्य भी है। व्याख्यात्मक समालोचक के। इस प्रकार अपनी ओर से ऊहापोह करने से संयम से काम लेना चाहिए और किसी कृति में आए हुए साद्य पर ही अवलंबित रहना चाहिए। परंतु उक्त दोषारोपण का तात्पर्य यह नहीं है कि इस प्रकार की समालोचना सर्वथा अप्राह्म या आमक है; क्योंकि इस प्रकार की समालोचना की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इस पद्धित के द्वारा निश्चित व्याख्या या सम्मित की—अधिकाधिक

गवेषणा श्रीर जाँच के श्रनुसार साहित्य में परिवर्धन, परिवर्तन तथा सुधार की—श्रोर प्रवृत्ति होती है श्रीर उसे उदार दृष्टि मिलती है।

इस प्रकार की समालोचना व्याख्यात्मक समालोचना के ठीक विप-रीत होती है। व्याख्यात्मक समालाचना में समालोचक अन्वेषक निर्ण्यात्मक समालोचना के रूप में दिखाई भी देता है; उसका विषय व्याख्या करना है; उसकी जिज्ञासा होती है "इस काव्य में क्या है ?" वह उसके द्वारा अपनी साहित्याभिरुचि की विकसित करने का अवसर पाता है; नवीन नवीन साहित्यिक शैलियों का अस्तित्व मानने की उदारता रखता है श्रीर श्रपने समालोचक स्वरूप को उस कृति के मेल में रखता है। परंतु निर्ण्यात्मक समालोचना में समालाचक न्यायाधीश के रूप में आता है; फैसला देना उसका काम है; उसकी जिज्ञासा "यह काव्य कैसा होना चाहिए था" के रूप में होती है। वह देखता है कि कान्य एक निश्चित आदर्श के अनु रूप है या नहीं। श्रपनी निश्चित साहित्याभिरुचि के मापदंड से वह उस कृति का देखता है; नवीनता पर नियंत्रण रखता है। कभी कभी उसका उनसे विरोध भी हो जाता है। वह साहित्यिक कृतियों के। अपनी विचार-पद्धति के मेल में रखने का प्रयत्न करता है। इस प्रकार की समालोचना श्राजकल श्रधिक प्रचलित है। ऐसी समालोचना भले-बुरे का फैसला देने के कारण साहित्य की प्रगति का रोकनेवाली होती है। यह समालोचना एक भ्रम से पूर्ण है। श्राँगरेजी शब्दों का श्रनुकरण

करते हुए हम इसका "मृल्य का भ्रम" कह सकते हैं। समालोचक कला के संपूर्ण स्वरूप—उपादान, उपकरण, माध्यम—का मृल्य निर्धारित करना चाहता है, जो असंगत है, क्योंकि कला का एक ही अग मृल्य मिर्धारण का विषय बन सकता है, सब नहीं। जैसे किसी चित्रकार के हारा किया गया प्रकाश का प्रयोग विश्लषण और मृल्य निर्धारण का विषय हो सकता है, परंतु स्वयं प्रकाश नहीं; अतः कला के। जो रूप और अंश—(उदाहरणार्थ शैली)—इस प्रकार की समालोचना के लिये उपयुक्त है उतना ही इसका विषय होना चाहिए, संपूर्ण के। एक ही मापदंड से नापना श्रामक है। एक बात और विचारणीय है। फैसला देने के लिये किसी प्रामाणिक माप-दंड की श्रावश्यकता है जिससे परस्वकर कोई फैसला किया जा सकता है। श्रतः समालोचना के लेत्र में साहित्यिक श्रामिक्षि का प्रामाणिक स्वरूप क्या हो सकता है यह देखना चाहिए। इसमें दो भिन्न मत हैं। एक तो किसी समालोचना-संस्था की सम्मित को प्रामाणिक मानते हैं, जैसे फ्रांस की एकेडमी। श्रानल्ड ऐसी संस्था का समर्थन करते हैं। परंतु इसको मान लेने पर भी यह देखना श्रावश्यक है कि कोई भी संस्था किसी कलाकार की मौलिकता श्रोर प्रतिभा को रोक नहीं सकती। श्रतः ऐसी संस्थाओं की सम्मित का श्रावश्यक परिवर्तनों के साथ स्वीकार करना चाहिए। दूसरा मत समालोचक कोटहोप का है। उसका कहना है कि ऐसी संस्था पर विश्वास करना श्रमरहित नहीं है। समालोचना में भी श्रांतकरण का ही श्रनुसरण करना चाहिए। ऐसा साहित्यक श्रंतःकरण, कलाकार की श्रात्मा श्रोर स्वयं श्रपनी श्रात्मा दोनों को विचार में रखकर साहित्याभिक्चि का ऐसा प्रामाणिक रूप बना लेता है जो निर्णय करने में सहायक होता है।

त्रांत में इस प्रकार की समालोचना के विषय में दो बातें और कहनी हैं। पहले ऐसी समालोचना व्याख्या के बिना न्यायपूर्ण और उचित नहीं हो सकती। ऐसी समालोचनाओं में हम समालोच्य रचना के विषय में उतना श्रिधक परिचय नहीं पाते जितना कि फैसला देनेवाले समालोचक की श्रात्मा का। शेक्सिपयर श्रीर मिल्टन पर फैसले देनेवालों—राइमर, एडिसन, जानसन, वाल्टियर—के भिन्न मिन्न श्रीर कभी बिलकुल विपरीत निर्णयों को देखकर इन निर्णायकों की विचार—धारा का ही पता लगता है, शेक्सिपयर श्रीर मिल्टन की कला का नहीं। शेक्सिपयर तो शेक्सिपयर ही है और रहेगा, परंतु इन समालोचकों ने उसे श्रीर का और बना दिया है। श्रीर कदाचित् श्रागे भी समालोचक ऐसा ही करते जाया। निर्णय देनेवाले श्रालोचक तीन प्रकार के होते हैं। पहले वे जो अपनी रुचि श्रीर भावानुभूति के श्रनुसार निर्णय करते हैं; वे नियम नहीं जानते। दूसरे वे जो केवल नियमों को मिलाकर सम्मति

स्थिर करते हैं। तीसरे वे बड़े निर्णायक होते हैं जो नियमों के विशेषज्ञ तो होते हैं, पर रहते हैं नियमों के परे। ये तीसरे प्रकार के निर्णायक सबसे बड़े माने जाते हैं। दूसरी श्रेणी में त्राते हैं स्वभावानुगामी त्रालोचक, पर केवल नियम के पीछे मरनेवालों का कोई त्रादर नहीं होता। इन्हीं ग्रंघ नियम-प्रेमियों की हँसी उड़ाते हुए लोकमान्य तिलक ने लिखा था कि कालिदास के जिन ग्रंथों के त्राधार पर ही लच्चण-ग्रंथों की रचना हुई है उन ग्रंथों में लच्चण-ग्रंथों के त्रानुसार दोष देखना कैसी विचित्र बात है।

जैसा कहा जा चुका है, इस प्रकार की आलोचना में भावावेश अधिक होता है, विवेचन की मात्रा इसमें कम रहती है। त्रात्मप्रधान श्रथवा आलोचक विवेचन-पद्धति को छोड़कर केवल श्रपनी व्यक्तिगत रुचि या श्ररुचि को श्रपनी स्वतंत्र ग्रालोचना त्र्यालोचना का स्राधार बनाता है तब इस प्रकार की समालोचना का जन्म होता है। मनुष्य मनुष्य है, वह अपनी रुचि अथवा अरुचि को साहित्यिक आलोचना में से सर्वदा अलग् नहीं कर सकता। इसी कारण उस समालोचना का उदय होता है जिसमें आलोच्य यंथ या यंथकार को प्रधानता नहीं प्राप्त होती, आलोचक के दृष्टि-कोण की प्रधानता मिलती है। जितनी एकपची साहित्यिक निंदाएँ या प्रशंसाएँ हुन्ना करती हैं उन सबको भावात्मक त्रालोचना के श्रांतर्गत सममना चाहिए। ऐसी श्रालोचनाश्रों को इसलिये नहीं पढ़ना चाहिए कि आलोच्य मंथ कैसा है, उसमें क्या हैं; किंतु इसलिये कि श्रालोच्य प्रंथ को वह श्रालोचक नया श्रीर कैसा समभता है। उन श्रालोचनात्रों से त्रालोच्य प्रंथ के संबंध में हमारा ज्ञान-वर्धन नहीं होता, स्वयं श्रालोचक के संबंध में ज्ञान-वर्धन होता है। ऐसी श्रालोचना चाहे आलोचना की दृष्टि से उपयुक्त न हो किंतु इसमें संदेह नहीं कि उसका रचनात्मक साहित्य में स्थान है। ज्यों ज्यों साहित्य में व्यक्ति प्रधानता बढ़ती जायगी त्यों त्यों इस प्रकार की त्र्यालोचना का भी श्राधिक्य होता जायगा।

श्रालोचना की इतनी सामान्य चर्चा कर लेने पर श्रव मुख्य बातें केवल तीन रह जाती हैं—(१) श्रालोचना की वैज्ञानिक प्रक्रिया, (२) श्रालोचना की ऐतिहासिक समीचा श्रोर (३) उसकी वर्तमान गतिविधि (श्रार्थात उसका श्रपने साहित्य में प्रयोग )। स्वरूप-निर्णय के बाद सहज ही प्रक्रिया का प्रश्न श्राता है श्रोर किसी भी विषय की वैज्ञानिक प्रक्रिया का विवेचन बिना इतिहास के सहारे नहीं हो सकता। इन सब के श्रंत में वाग्योगविद् श्रध्यापक श्रोर व्यवहार-चतुर विद्यार्थी के लिये यह भी श्रावश्यक हो जाता है कि कुछ तथ्यों को स्थिर करके उनका व्यवहार श्रीर प्रयोग जाना जाय। इस प्रकार यह किसी भी विषय के श्रालोचना की साधारण विधि है। यही धालोचना के श्रालोचन की भी विधि होनी चाहिए।

त्रालोचना के चेत्र में किव और भावक (अर्थात् साहित्याकार और साहित्य-समालोचक) दोनों के कर्म श्रीर स्वभाव का सदा ही ध्यान में

रखकर चलना होता है। दोनों के ही कर्म स्वरूप-निर्णय पर एक दृष्टि सुकुमार श्रीर किठन होते हैं श्रीर दोनों ही स्वभाव से श्रनुभूतिवाले मनुष्य होते हैं। इस प्रकार हमारी दृष्टि से दोनों ही एक लोक के—एक मधुमती भूमिका के—रहनेवाले, एक जाति के श्रीर एक समान हृदयवाले व्यक्ति होते हैं, दोनों ही प्रकाशमयी चेतना के दर्शन करने-करानेवाले हैं। जिस प्रकार किव जीवन की चेतना का प्रत्यच्छ करता है श्रीर श्रपने किव-कर्म द्वारा उसका श्रानंदानुभव स्वयं करता है श्रीर दूसरों को कराता है उसी प्रकार श्रालोचक उस किव-कर्म श्रालो साहित्य की चेतना का प्रत्यच्च करता है, एक सहृदय के नाते उसका रस लेता है श्रीर श्रपने श्रालोचना-क्यों कर्म से दूसरों को उसका मूल्य श्रीर महत्त्व समभाता है। दोनों ही चेतना का श्राकृत करते हैं पर दोनों की कला में भेद होता है। साहित्यकार जीवन की श्रनुभूतियों के

<sup># &#</sup>x27;प्रत्यत्र' में वही पर-प्रत्यत्त्वाला श्रर्थ लेना चाहिए जिसका विवेचन पीछे रस-प्रकरण में हो चुका है।

श्रपनी कला से इस प्रकार श्रमिव्यंजित करता है कि वे श्रमिव्यंजन सरस और संवेदनीय हो जायँ, पर समालोचक उन्हीं श्रमिव्यंजनों का भावन करके श्रपनी कला से उनका ऐसा विवेचन करता है कि उनका मूल्य निर्णय हो जाय। श्रथीत् किव की कला श्रमिव्यंजना प्रधान होती है और श्रालोचक की कला है विवेचना-प्रधान। एक का लच्य होता है संवेदन श्रौर दूसरे का लच्य होता है मूल्य निर्णय श्रथवा निर्धारण। इसी लच्य-भेद से दोनों की प्रक्रिया में भी भेद होता है—किव की प्रक्रिया तरंगों में बहनेवाली भावना-प्रधान होती है, श्रौर श्रालोचक की प्रक्रिया होती है सीधी सरल, स्थिर श्रीर दोनों श्रोर देखकर चलनेवाली विज्ञान-प्रधान।

श्राजकल की वैज्ञानिक प्रक्रिया के दो सामान्य पच हैं—तुलना श्रीर इतिहास। साहित्य की आलोचना भी तभी वैज्ञानिक होती है जब तुलना और इतिहास के आधार पर उसकी भित्ति उठाई जाती है। जिस ग्रालोचक की दृष्टि तौलिनक श्रौर ऐतिहासिक न होगी वह भले ही साहित्य का भाव ग्रहण करके भावुक बन जाय, पर वह सचा पारखी तो कभी नहीं हो सकता। जो बिना देश और काल का विचार किए शेक्सिपयर श्रीर कालिदास की श्रथवा मिल्टन श्रीर माघ की तुलना करने बैठते हैं वे घोखा खाते हैं और प्रायः अनर्थ कर बैठते हैं। तोलने ( अर्थात् तुलना करने ) के पहले अपनी तुला ठीक कर लेनी चाहिए। भारत की तुला दूसरी है और यूनान अथवा इँग्लैंड की तुला दूसरी है। इतना ही नहीं, भारत के प्राचीन काल में आलोचना की जो कसौटी थी वह अर्वाचीन काल में दूसरी हो गई है। यूरोप में ही अरस्तू के काल में जो आलोचना की कसौटी थी वह एडिसन आदि के अवीचीन काल में नहीं रही। अतः उन्हीं कवियों की परस्पर तुलना हो सकती है जो एक ही देश और काल के हों, जिनकी सीमा और लोक-रुचि एक-सी रही हो। कभी कभी आंशिक तुलना भी लाभकर होती है पर उस अर्ध-तुलना के कामचलाऊ ही समभकर श्रागे बढ़ना चाहिए। ॐ

तुलना के उपरांत प्रश्न श्राता है इतिहास का। जिस साहित्य के एक रत्न को भावक परखना चाहता है उस साहित्य की रूप-रेखा उसे श्रवश्य जाननी चाहिए। किसी साहित्य का इतिहास लिखना स्वयं ही आलोचना का काम है पर साधारण आलोचक के लिये इतिहास ही सहायक होता है। अतः जिस साहित्य की अथवा जिस विषय की त्रालोचना करना हो उसका इतिहास जानना परमावश्यक है। जो इतिहास नहीं जानते वे साधारण पूर्वापर की भूतें तो करते ही हैं, दभी कभी वे बड़ी भदी बातें भी कह डालते हैं। जैसे आजकल के कई कलाविद् बननेवाले और आलोचक-नाम-धारी सज्जन कह बैठते हैं कि 'गुप्तकाल के लोगों का वेष तो हमें अच्छा नहीं लगता', हमें तो कालिदास श्रौर भवभूति की रुचि भी कुछ अच्छी-सी नहीं लगतीं, 'त्रारे भाई, ऋग्वेद में तो कई बातें अश्लील लगती हैं।' ये सज्जन यदि उस समय की लोक-रुचि, उस समय की संस्कृति तथा उस समय का मापदंड जानते, यदि वे थोड़ा इतिहास जानकर सहदय की भौति व्यवहार करते तो कभी ऐसी अशिष्ट और भ्रामक बाते उनके मुँह से न निकलतीं। अतः किसी भी कवि अथवा काव्य की आलोचना करने के लिये ऐतिहासिक दृष्टि रखकर ही कलम उठानी चाहिए।

तुलना और इतिहास के साथ ही आलोचक को इस सामान्य बात
पर भी दृष्टि रखनी चाहिए कि यद्यपि देश-काल तथा व्यक्ति का भेद
विश्वरुचि अर्थात्
पानव-आदर्श
पड़ती है। आज-कल के युग में सभी देश,
समाज और साहित्य एक-दूसरे के इतने निकट आ रहे हैं कि दूरदर्शी,
तटस्थ और विश्वहृद्य के उपासक आलोचक को इस एकता पर अवश्य

सच बात तो यह है कि भाव-जगत्का पारखी कवि जब साधारणी-करण की अवस्था में कुछ रचता है तब उसकी कृति विश्व भर की संपत्ति हो जाती है। यद्यपि कवि के साधन देश-काल से सीमित रहते हैं तथापि उन साधनों के भीतर एक प्रकाश छिपा रहता है जिसे परखना और पहचानना समालोचक तथा सहदय दोनों का ही कर्त्तव्य है। इस प्रकार तुलना और इतिहास की दृष्टि के साथ हा भाव-जगत की पहचान रखनेवाला पारखी आलोचक 'गुणी' माना जाता है, अपनी कला का पंडित माना जाता है। पर अब ऐसे गुणी और दोष दोषों को भी जानना चाहिए जिनके कारण ऐसा 'गुणी' 'निरगुनिया' हो जाता है। इन दोषों में पहला दोष है पारिभाषिक शब्दों का अज्ञान। पारिभाषिक शब्दों का दो पत्तों से विचार करना पड़ता है। पहले तो कुछ ऐसे पारिभाषिक शब्द होते हैं जिन्हें किन अथवा साहित्यकार ने अपने विशेष अथीं में प्रयुक्त किया है, उनका अर्थ वही लेना चाहिए जो किन को मान्य हो। दूसरे वे संज्ञाएँ आती हैं जिनका प्रयोग स्वयं आलोचक करता है।

यदि आलोचक अपनी शब्दावली को पहले ही स्पष्ट नहीं कर देता है तो उसकी आलोचना प्रायः आलोक के बदले अंधकार ही फैलाती है।

(१) पारिमाधिक उसे एक अर्थ में एक ही शब्द का व्यवहार शब्दों का निर्ण्य करना चाहिए, क्यों कि उसके शब्द तो मान-तुला के बटखरों का काम करते हैं और बटखरों की

गड़बड़ी से तो सारा शब्द-व्यापार ही बिगड़ जा सकता है।

राव्दों का यह विचार ता किव और आलोचक के लिये ही नहीं सभी पाठकों के लिये आवश्यक है। आजकल हिन्दी-संसार में जो कहीं कहीं धाँधली देख पड़ती है और कभी कभी अकारण अम फैल जाता है उसका एक बड़ा कारण है शब्दों की अस्थिरता और अम। लेखक एक अर्थ में प्रयोग करता है और पाठक उसे दूसरे अर्थ में समभ लेता है। दोनों को सतर्क और सावधान होने की आवश्यकता है। उदाहरण के लिये यदि कोई पाठक अथवा आलोचक हमारे साहित्यालोचन का पढ़ने बैठें तो उसे हमारे माने हुए अर्थों में ही शब्दों का समभकर हमारा भाव प्रहण करना चाहिए, अन्यथा अम होगा। हमने संस्कृत के साहित्यशास, पश्चिम के आलोचना-अंथ और कुछ हिंदी के चलते विचार—सभी से सहायता ली

है। आजकल की हिंदी (साहित्य और भाषा दोनों) पर पश्चिम का बड़ा प्रभाव पड़ रहा है, हमारी आलोचनाओं में शब्द तो संस्कृत के रहते हैं पर उनके साथ संसर्ग और भाव तीन समुद्र तेरह नदी पार पश्चिम के रहते हैं। इससे बड़ी कठिनाई यह आती है कि उन संस्कृत शब्दों में हमारे युग के और हमारी परिस्थिति के अनुरूप कुछ नए अर्थ भी त्रा जाते हैं। ऐसी स्थिति में सदा प्रत्येक लेखक द्वारा प्रयुक्त शब्दों का अर्थ समभकर ही अलोचन-प्रत्यालोचन करना चाहिए।

श्राँगरेजी का एक शब्द है लिटरेचर (Literature)। स्वयं श्रॅंगरेजी भाषा में भी इसके दे। अर्थ होते हैं—एक रसात्मक साहित्य श्रीर दूसरा साहित्य मात्र । दूसरे शब्दों में एक का काव्यमय साहित्य श्रौर दूसरे का शास्त्रीय साहित्य कहते हैं। इसी व्यापक श्रर्थ में साहित्य का प्रयोग हिंदी में हो रहा है; जैसे हिंदी-साहित्य-सम्मेलन, साहित्य-परिषत्, साहित्य का इतिहास, वैज्ञानिक साहित्य इत्यादि। इमने भी साहित्य का यही व्यापक अर्थ लिया है। संस्कृत में साहित्य का अर्थ थोड़ा भिन्न होता है—'शब्दार्थयोः सहभावेन विद्या साहित्यविद्या'। इस प्रकार साहित्य संस्कृत में एक विद्या है। कहीं कहीं साहित्य काव्य का पर्याय भी माना जाता है। श्रतः संस्कृत के विद्यार्थी का साहित्य शब्द से हमारी रचना में हमारा अर्थ लेना चाहिए, संस्कृतवाला अर्थ नहीं। साहित्य का अर्थ इतना व्यापक हो जाने से हमने शुद्ध साहित्य अर्थात् काव्यमय साहित्य के लिये काव्य शब्द का व्यवहार किया है। संस्कृत में काव्य शब्द का बड़ा व्यापक अर्थ होता है तो भी काव्य का कविता ( अर्थात् श्राँगरेजी के Poetry शब्द ) का पर्याय मान लेने से बड़ा भ्रम हो सकता है। जैसे श्राँगरेजी में (शुद्ध) लिटरेचर के श्रंतर्गत कविता, नाटक, उपन्यास, गद्य-काव्य, निबंध, त्रालोचना त्रादि सभी त्रा जाते हैं उसी प्रकार हमारे काव्य के भीतर सभी का अंतर्भाव हो जाता है। कुछ निबंध और आलोचनात्मक प्रबंध ऐसे भी हो सकते हैं जो अधिक शास्त्रीय हों तो उन्हें हम छाँटकर शास्त्रीय साहित्य में रख देंगे पर साधारणतया तो निवंध और आलोचना भी हमारे काव्य में आ जाते हैं, क्योंकि हम

काव्य के भीतर उन सब यंथों को रखते हैं जो अपनी विषय-वस्तु और वर्णन-शैली के कारण सामान्यतः सभी मनुष्यों के। रुचते हैं और जिनमें रूप और रूपजन्य आनंद का होना परमावश्यक माना जाता है। इतिहास, व्याकरण, भाषाविज्ञान, दर्शन, ज्योतिष, राजनीति आदि का यंथ काव्यमय भाषा में होने पर भी काव्य इसिलये नहीं माना जा सकता कि वह सर्वसाधारण का विषय नहीं है, उसकी चाह करते हैं उन उन विषयों के जिज्ञास (विद्यार्थी अथवा पाठक) ही। दूसरा कारण यह है कि शास्त्रीय यंथ का लच्य रहता है ज्ञान-प्रतिपादन और काव्यमय यंथ का लच्य सदा भावप्रधान होता है। यद्यपि काव्य से भी शिच्चा मिल सकती है तथापि उसका प्रधान लच्य होता है सुखात्मक भाव अथवा कलात्मक निर्वृत्ति (æsthetic satisfaction)।

श्राज दिन हिंदी के विद्यार्थी श्रीर लेखक सभी श्राँगरेजी साहित्य श्रीर साहित्य-शास्त्र दोनों का नित्य त्रालोचन करते हैं; इसी से हमारे विवेचन श्रॅगरेजी और संस्कृत के ऋर्थ श्रीर व्यवहार में भी श्रॅगरेजी के ऋर्थ श्रा गए हैं। तथापि हिंदी का श्रपनापन रखने के तिये हम सदा संस्कृत श्रीर हिंदी के भावों की रत्ता करते हैं। हिंदी की समालाचना-प्रक्रिया में पूर्णता लाने के लिए संस्कृत के सभी सुंदर तत्त्वों के। ले लेना होगा। काव्य स्वरूप-निर्ण्य, काव्य-भेद-निर्ण्य, रस-मीमांसा आदि सभी में हमने संस्कृत-शास्त्र का यथाशक्ति इतना श्रिधिक उपयोग किया है कि उस विवेचन से संस्कृत के विद्यार्थी भी लाभ उठा सकते हैं श्रीर इसी प्रकार पश्चिम श्रीर पूर्व के समन्वय से हिंदी अपनी श्रपूर्व और निजी वस्तुएँ अपने लिए श्रलग बना लेगी। यह सब लिखने का अभिप्राय इतना ही है कि आलोचक का सहृदय श्रीर संवेदनापूर्ण होकर दूसरों के भावों तथा श्रर्थों का पहले देखना चाहिए, व्यर्थ शब्दें। की खाल न खींचनी चाहिए। जैसे साधारणीकरण से अँगरेजी का जेनरलाइजेशन और अलौकिक से सुपरनेचुरल का अर्थ न लेना चाहिए। इनकी व्याख्या यथास्थान देखकर ही उन पर टीका-टिप्पणी करनी चाहिए। यदि धीरज के साथ शब्दकार के अर्थों पर ध्यान दिया जाय तो समालोचना से कटुता शीघ ही चली जाय और सचमुच तत्त्व का बोध और निर्णय होने लगे।

हम तो कहते हैं कि श्रालोचन श्रीर अध्ययन के चेत्र में यदि हम शब्दों का उचित श्रथ सममकर श्रागे बढ़ते हैं तो सभी बातें सहज हो जाती हैं। लेखक, श्रालोचक, श्रनुवादक, वक्ता सभी को श्रामी निश्चित शब्दावाली रखनी चाहिए श्रीर व्याख्याता को उन पर पहले ध्यान देना चाहिए। इसी से भारतीय यंथों में सबसे पहले संज्ञा प्रकरण श्राता है; इसमें संज्ञाश्चों श्रथात पारिभाषिक शब्दों का श्रभिधान रहता है।

यदि विचार कर देखें तो हमारा साहित्यालोचन क्या है—कुछ शब्दों की व्याख्या जैसे कला, साहित्य, काव्य, कविता, उपन्यास, नाटक, निबंध, रस, शैली, त्रालोचना श्रादि। इस प्रकार यह सब शब्दों की ही लीला है। त्रातः शब्दकार श्रीर उसकी कृति के साथ यदि न्याय करना हो तो शब्दों का विचार श्रीर व्यवहार दोनों ही ठीक होना चाहिए।

शब्द-विचार अथवा वाग्योग कहने में तो बड़ा सरल लगता है पर इसका निर्वाह इतना सरल नहीं होता। जिस प्रकार यह कहना सहज है कि अपने समान ही सबको समभना चाहिए ('आत्मौपम्येन सर्वत्र' अथवा 'आत्मवत् सर्वभूतेषु') उसी प्रकार शब्द-व्यवहार की बात भी है। करना दोनों का बड़ा कठिन पर साथ ही बड़ा उपकारक होता है।

जिस प्रकार पारिभाषिक शब्दों का ज्ञान श्रानवार्य है उसी प्रकार शब्द-शक्ति का ज्ञान भी श्राधकारी समालोचक के लिये अनिवार्य होता है। किन यदि सिद्ध हो जाते हैं तो उनके शब्द भी सिद्ध हो जाते हैं, वे जो शब्द बोल अथवा गा देते हैं उनमें एक अर्थ आ जाता है, पर आलोचक तो उनके श्राभिप्रेत अर्थ लगाने में ही अपनी कला दिखाता है। साधारण समक्त की बात है कि पहले मन में अर्थ सामने आता है तब उसका प्रकाशन होता है शब्द द्वारा। इसी प्रकार जब पाठक अथवा भावक पहले अपने ज्ञान, अनुभव तथा संस्कार के सहारे अर्थ का साज्ञात्कार कर लेता है तभी उस शब्द (अर्थात् भाषा) का सच्चा वेश्व होता है। केष और व्याकरण

से शब्द का सचा बेाध नहीं होता। इसी से भारतीय प्राचीन मर्म इ त्रीर त्राधुनिक पश्चिमी त्रालाचक सभी एक-वाक्य होकर कहते हैं कि त्रालाचक के लिये यह बड़े महत्त्व का कार्य है कि वह शब्दों की सची (त्रालंकारिक तथा त्रीपचारिक त्रथीं त्रादि वाली) शक्ति का स्वयं सममें त्रीर समभावे। इसी से शब्द-शक्ति भारतीय त्रालाचना-शास्त्र का मुख्य विषय बन गई है। इस विषय के त्रज्ञान से भी हिंदी में बड़ा त्रानर्थ हुत्रा है। त्रातः इस दोष से भी बचने का सदा यह करना चाहिए।

विद्यार्थी शब्द-शक्ति के विचार में ऐसी बातों का भी विचार कर लेता है कि किस प्रकार प्रसंग, वक्ता, श्रोता, प्रयोग ख्रादि का विचार न करके शब्दों, वाक्यों ख्रथवा काव्यों का उलटा खर्थ लगाया जाता है। जैसे एक खालोचक कहता है कि गोसाई जी ने खियों की बड़ी निंदा की है—

नारि-स्वभाव सत्य कवि कहर्ही । त्रुवगुन त्र्याठ सदा उर वसहीं ॥

इन पंक्तियों में निंदा माल्म पड़ती है पर यदि यह देखा जाय कि किसने कहा है, किस प्रसंग में कहा है श्रौर किस श्रवस्था में कहा है तो स्पष्ट हो जायगा कि भगड़े के समय रावण ने मंदोदरी से ऐसा कहा है। क्या कोई भी समभदार विवाद श्रथवा कलह के समय कही हुई बातों को ठीक मानता है? इस प्रकार यह तो वास्तव में रावण का भी सचा विचार नहीं है श्रौर किव का तो इससे कोई संबंध ही नहीं है। इस प्रकार वक्ता, बोधव्य, प्रसंग श्रादि का विचार शब्द-शक्ति के भीतर ही श्रा जाता है श्रौर समालोचना से इनका संबंध बिना कहे ही सिद्ध है।

समालाचना में तीसरा दोष त्राता है साहित्य की त्रात्मा न पहिचानने से। श्रालोचक त्रंग-प्रत्यंग का विवेचन

(३) साहित्य को त्र्रातमा करने में इतना भूल जाता है कि उसे यह ध्यान ही नहीं रहता कि इस काव्य में एक ऐसा लावण्य शहै जो

<sup>ं</sup>श्व देखिए—ध्वन्यालोक — प्रतीयमानं पुनरन्यदेव वस्त्वस्ति वाणीषु महाकवीनाम्। यत्तत्प्रसिद्धावयवातिरिक्तं विभाति लावण्यमिवाञ्जनासु॥ १—४॥

किसी एक श्रंग में नहीं है। श्रतः पूरे काव्य का क्या सौंदर्य है इस पर ध्यान रखकर तब श्रंग प्रत्यंग की परीचा करनी चाहिए। अध्यथा सब विश्लेषण श्रीर विवेचन हो चुकने पर और शब्द-शक्ति की सहायता लेकर भी कोई पाठक सचा सहदय अथवा श्रालोचक नहीं हो सकता। इस प्रकार व्याकरण, केष तथा श्रालोचनाशास्त्र के श्राश्रित श्रालोचक को ही डा० जानसन ने निकृष्टतम श्रीर श्रधम श्रालोचक माना है। विज्ञान के जगत में श्रंग-श्रंग की व्याख्या से ज्ञान हो सकता है पर भाव श्रीर सौंदर्य के लोक में तो जो उन श्रंगोंवाले पूरे श्रंगी के नहीं समकता वह उसके श्रंगों को भी नहीं समक सकता।

त्रालाचक राज्द-शक्ति की ओर ध्यान नहीं देते त्रतः उसका मर्म नहीं पहिचान पाते। साथ ही उन्होंने त्रालाचना की इतनी विधियाँ त्रपना ली हैं कि प्रायः एकांगी त्रालाचना ही संभव होती है पर इन दोषों का परिहार त्रावश्यक है।

एसे ही दोषों में से एक भयं कर दोष है विषय और मान-तुला (समालोचनाशास्त्र) का अनिश्चय। जो आलोचक स्वतंत्र आलोचना (४) विषय और मानदंड (free & subjective criticism) लिखते हैं उन्हें भी इतना तो ध्यान में रखना ही चाहिए कि उस कृति का विषय क्या है और उस पर भारतीय दृष्टि-काण से विचार करना है अथवा आधुनिक सिद्धांतों के अनुसार। इन दोनों बातों का संकेत तो ऐतिहासिक बुद्धि में ही मिल जाता है, पर यहाँ स्पष्ट कहना इसलिये आवश्यक हो गया क्योंकि इस दोष से बड़ी गड़बड़ी होती है। विषय तो है उपन्यास अथवा निबंध पर आलोचकजी केवल रस-निर्णय हो में लगे रहते हैं तो कैसे पूरा पड़ सकता है। उन्हें तो उपन्यास के सभी तत्त्वों का लेकर आधुनिक विधि से आलोचन करना चाहिए। ये अधिक अंशों में आधुनिक युग की कृतियाँ हैं। उनके लिये नियम भी आधुनिक ही होंगे। इसी प्रकार यदि भाषा-विज्ञान अथवा साहित्यशास्त्र का विषय है तो उस पर जानकार के। ही क़लम उठानी चाहिए। कभी यदि किसी

अनुवाद की आलोचना करनी है तो वहाँ भी पहले अपनी कसौटी सामने रखकर कि ऐसा अनुवाद आदर्श होता है, उस कृति का गुण-देाष विवेचन करना चाहिए। अतः गुण-प्राहक होने के लिये तो यह विषय और मानदंड ( = प्रमेय और प्रमाण ) का ज्ञान पहली आवश्यकता है। समालोचना लच्य और लच्चण के आधार पर ही चलती है।

पाँचवाँ दोष त्राता है लच्य श्रष्ट होने से। किसी भी कता-कृति
श्रथवा काव्य की श्राताचना के दो ही प्रधान तच्य माने जाते हैं
रसास्वादन श्रीर मूल्य-निधारण। हम पीछे
रसास्वादन श्रीर मूल्य-निधारण। हम पीछे
त्यता श्रीर श्रनासक्ति
वता चुके हैं वे दोनों प्रकार के भावक साहित्य
का विवेचन केवल इसी लिये करते हैं कि उनकी व्याख्या श्रथवा प्रबंधरचना से वे स्वयं रस ले सकें श्रीर दूसरे के। भी वही रस पिला सकें।
श्रव बचे वे सज्जन जो मूल्य-निर्धारण द्वारा निर्णायक श्रीर श्राचार्य
बनते हैं। इन दोनों ही प्रकार के श्राता बकों का लच्य रहता है साहित्य
का उपकार श्रीर श्रनुशासन। प्रायः मूल्य-निर्धारण इसी लिये किया
जाता है जिससे गुणी के गुणों का श्रहण हो श्रीर दोषों का परिहार हो।
इसी कार्य के लिये सिद्धांतों की स्थापना भी की जाती है।

श्रव देखना यह है कि रसवाले तो श्रिधक नहीं भटक सकते क्योंकि यदि वे रस के लच्य से श्रष्ट हो जाते हैं तो रस नहीं ले पाते। बस यहीं उन्हें दंड मिल जाता है। जो रस नहीं ले पाया वह अरसिक न व्याख्या ही लिख सकता और न वह कोई स्वतंत्र प्रबंध ही उस संबंध में लिख सकता है। श्रमली दोष तो फैलता है मूल्य श्रॉकनेवालों से। यदि ये भूल जाते हैं कि हम साहित्य का उपकार तथा अनुशासन करनेवाले हैं श्रीर कहीं ये समभ बैठते हैं कि कुछ साहित्यकारों का उपकार करना है श्रीर हम शासक और श्राचार्य हैं तो अवश्य ही साहित्य में राग-द्वेष बढ़ता है और आलोचना शाप बन जाती है। इसी से यह लच्य सदा ध्यान में रहना चाहिए कि हमें गुणी से कोई मतलब नहीं है, हमें तो उसके गुणों का श्रहण और दोषों के विवेक द्वारा साहित्य

की सेवा करना है। इस प्रकार की हंस-बुद्धिवाला सज्जन ही नीर-चीर-विवेक द्वारा दूध पिलाकर साहित्य को पुष्ट कर सकेगा। ऐसी सद्बुद्धि प्राप्त करने का उपाय है अनासक्ति।

एक दोष और त्रालोचना के लिये बड़ा घातक होता है। वह है
भाषा और शैली की गहनता तथा अस्पष्टता। जैसा पहले कह चुके हैं,
(६) अस्पष्टता
तब तो यह किठनाई आधी दूर हो जायगी। तो
भी जो लोग समास शैली और क्लिष्ट भाषा का प्रयोग करते हैं उनसे
कभी कभी हानि हो जाती है और अधिक लाभ तो कभी भी नहीं होता,
क्योंकि उन आलोचनाओं की भी किर व्याख्या करनी पड़ती है। अतः
व्यास शैली और सरल भाषा का व्यवहार ही आलोचना में आदर्श माना
जाता है। प्राचीन काल के भी शंकर, सायग् मिल्लनाथ आदि प्रसिद्ध
आलोचकों ने सरल व्यास शैली में ही लिखा है।

जब जब हम सायण की भूमिका, मम्मट की वृत्ति तथा वाचस्पति मिश्र की टीका पढ़ते हैं तब तब हमें ऐसा प्रतीत होता है कि इन लोगों

संस्कृत त्रालोचनाका प्रतिपादित पूर्वपच्च ही सुंदर बन पड़ा है।
पद्धित की विशेषताएँ यह बड़ी श्रद्भुत विशेषता है श्रीर श्रालोचना के
हतिहास में बड़े गौरव की बात है। जब केाई
श्रालाचक श्रापके सामने खंडन मंडन करता है तब वह पहले एक पच्च
रखता है, उसका स्वरूप बताकर तब उसका खंडन करता है। वह पहले
जिस विषय श्रथवा पच्च का मंडन करता है उसे पूवंपच्च कहते हैं; श्रीर उस
पच्च का खंडन करके फिर वह जिसका मंडन तथा निरूपण करता है उसे
उत्तरपच्च कहते हैं। बड़े बड़े समालोचकों में यह दोष होता है कि वे पूर्वपच्च का बिगाड़ कर दिखाते हैं श्रीर सहज ही में उसका खंडन कर डालते
पूर्वपच्च श्रीर उत्तरपच्च
हैं। पर ऐसी श्रालोचना उस विषय के मर्मज्ञ के
कभी नहीं सुहाती। यदि श्रालोचक पूर्वपच्च के।
भेद-भाव छोड़कर देखा करें तो निश्चय ही वाद-विवाद कम हो, तत्त्ववोध श्रिधक हो श्रीर किसी भी छित का सच्चा मूल्य सामने श्रा जाय।

यह पत्तपात का दोष—ग्रपने पत्त का मोह—इतना सहज होता है कि बड़े बड़े विद्वान बिना जाने यही भूल कर जाते हैं। इसी से श्राचार्यों ने कहा है—

नात्रातीव कर्त्तव्यं दोषदृष्टिपरं मनः। दोषोऽविद्यमानोऽपि तिचत्तानां प्रकाराते ॥

हमारे मन का साधारण देष है अपने पराए का भेद करना। इसी से अपने से मोह श्रीर दूसरे से द्रोह श्रकारण हुआ करता है। 'में श्रीर मेरा' की भावना का यह तो प्रत्यच फल है कि मन पराए की चीज को अपनी से हीन अवश्य समभता है। ऐसी स्थिति में मन बहुत अधिक देषहष्टि-पर न होने पावे; नहीं तो जहाँ देष नहीं विद्यमान रहता वहाँ भी देष देखनेवालों के। देष सूमने लगता है। श्रतः मन के। निर्दोष

रखने का यथासंभव अभ्यास करना चाहिए।

इस मन का निर्दोष बनाने और परपच तथा पूर्वपच का सममने योग्य बनने का अभ्यास कैसे हा ? साधारण उत्तर हो सकता है—ज्ञान से । पर सच बात तो यह है कि साधारण पढ़ने-पढ़ाने से यह ज्ञान नहीं होता और न साधारण साहित्यिक अभ्यास से ही ऐसा निर्मल स्वभाव बनता है। इसके लिये तो दो ही साधनाएँ हो सकती हैं—एक संतों की साधना और दूसरी किवयों की। पहली (ज्ञानवाली) साधना का वेदांत, योग आदि के साधक अपनाते हैं। दूसरी साधना होती है भाव की वह या तो जन्म से प्राप्त रहती है अथवा सरस बनने से सिद्ध हो जाती है। पहला उपाय सबके लिये सुलभ नहीं है पर दूसरा सर्वसाधारण के लिये हैं। सभी सरस होकर अपनी दृष्टि विशाल और पच्चपात-रहित बना सकते हैं। यह सरसता तो ऐसा गुण है जो मनुष्य-मात्र में होना चाहिए—किव, भावक, भावुक सभी में होना चाहिए। यही आनंद, ज्ञान, सुख-संपित सभी का मधु-स्रोत है। आलोचना का तो यह प्राण है।

लाग श्रम से साचरता का श्रधिक महत्त्व दिया करते हैं, पर जा श्रमुभवी हैं वे जानते हैं कि जीवन श्रीर साहित्य देानों में ही साचरता

से सरसता का महत्त्व अधिक है। हम पीछे भी कह चुके हैं कि कोई व्यक्ति पढ़ा-लिखा होने पर भी बिना पूर्ण दृष्टि के किसी कृति की परख नहीं कर सकता। वह पूर्ण दृष्टि तो मिलती है सरस होने से और तभी सब चीजें सच्चे रूप में देख पड़ती हैं। इसी से हमारे यहाँ की परिपाटी है कि सरसता पहले और साचरता पीछे। सरस-हृदय के। ही विद्या और अधिक योग्य बना सकती है, पर नीरस हृदयहीन के। वह कुछ नहीं कर सकती। एक प्रसिद्ध उक्ति है—

सार्वाः विपरीताश्चेद् राव्या एव केवलम् । सरसो विपरीतोपि सरसत्वं न मुञ्जति ॥ यदि साव्यर मनुष्य थोड़ा उलटा चला, भावभ्रष्ट हुन्ना, भेद-भाव में पड़ा तो वह केारा राव्यस ही होता है ( श्रपनी विद्या-बुद्धि से श्रनर्थ करता . है ), परंतु सरस विगड़ने पर भी सरसता नहीं छोड़ता ।

श्रतः कला श्रोर साहित्य के तेत्र में सरसता का प्रथम स्थान है श्रोर समालाचक का यह सबसे बड़ा गुण है। यह पूर्व, पश्चिम, प्राचीन, नवीन सभी ढंग के लोगों का मत है। इस गुण के रहने से श्रालाचक श्रवश्य गुण-श्राहक होगा श्रोर उसके सभी कामों में जीवन रहेगा।

समालाचना का प्राण समक लेने पर भी एक दोष से बचने की आवश्यकता है। वह है मर्मस्थल का ज्ञान। यद्यपि सरस भावक मर्मों का भावन सहज ही कर लेता है तथापि यह श्रम पाया जाता है कि श्रालोचक ऐसी बातों की श्रालोचना करते हैं जिनकी श्रालोचना होनी ही न चाहिए। इसका कारण होता है उनका प्रधान-गौण का भेद न करना। भारत की मीमांसा-शास्त्र की 'श्रालोचना-पद्धति' श्रपूर्व है। उसमें विधि श्रौर श्र्यंवाद का बड़ा सुंदर भेद किया गया है। विधि कहते हैं प्रधान

<sup>\*</sup> इस श्लोक में अर्थ के साथ ही शब्द का भी चमत्कार है। 'साच्चरा' शब्द को उलटने से राच्चसा बनता है। पर सरस को उलटने से सरस ही बनता है।

कथन के श्रौर श्रर्थवाद कहते हैं उसके साथ लगे हुए तथ्यों के। यह अर्थवाद कई प्रकार का होता है। किसी भी विषय के प्रतिपादन में हम श्रपनी बात कहने के साथ ही बहुत-सी बातें—दूसरों की मानी बातें—चुपचाप कह जाते हैं। ऐसी गृहीत बातों का वर्णन श्रथवा कथन श्रनुवाद कहलाता है जैसे गीता में लिखा है—

खियो वैश्यास्तथा शुद्रास्तेऽपि यान्ति परां गतिम्।

स्त्री, वैश्य ख्रौर शूद्र भी परागित ख्रौर मोत्त की पाते हैं। स्रब हमारे ख्रालोचक कहते हैं कि गीताकार स्त्री, वैश्य ख्रादि को हीन ख्रियकारी समस्तते थे पर यह कथन बुद्धियुक्त नहीं है। उस समय के कुछ लोगों का ऐसा मत था जिसका ख्रमुवाद गीताकार ने किया ख्रौर फिर ख्रपना मत दिया कि नहीं सब उस लच्य पर पहुँच सकते हैं।

इसी प्रकार ऋग्वेद के पुरुष-सूक्त में से एक एक पंक्ति लेकर लोग प्रमाण उपस्थित करते हैं, नई खोज करते हैं पर वे यह भूल जाते हैं कि उस पूरे सूक्त में वर्णन है एक परमात्मा का। यदि आलोचक विधि का ज्ञान रखता है तो वह अवश्य ही उस सूक्त की भिन्न भिन्न बातों में एकता का अर्थ देख लेता है। उसी प्रकार तुलसी-कृत रामायण की व्याख्या करते समय राम के लोक-संग्रह के। प्राधान्य देने का अर्थ हैं कि तुलसीदासजी का प्रधान लच्य था लोक-संग्रह। पर किव और-भक्त तुलसी का लच्य था काव्य और भक्ति का रसास्वादन। अतः लोक-संग्रह की भावना उनके महाकाव्य में है, पर वही सर्वप्रधान भावना नहीं है। इस प्रकार के विधि-विवेक से अध्ययन बड़ा युक्त और सुंदर हो जाता है।

सद्भ गॅवार ढोल पशु नारी। ये सब ताड़न के ऋधिकारी॥

बहाँ भी किन ने श्रपने समय के निचार का अनुनाद मात्र किया है। इसे किन का निचार मानकर किन के मत्थे दोष मढ़ना बड़ा अनर्थकारी होता है। साथ ही यहाँ 'ताड़न' शब्द में बड़ा चमत्कार है। उसमें नीति, व्यवहार, कला और काम-शास्त्र आदि सभी का हलका पुट है। उसे समक्त लेने से तो तिनक भी श्रम नहीं रह जाता। प्रधान कथन और गै। ग्-विवेचन का भेद न रखने से अध्ययन और आलोचन में बड़ा देाष आजाता है। यदि ऐसी विवेक-दृष्टि से देखा जाय तो तुलसीदासजी के ऊपर की गई सभी शंकाएँ दूर हो जाती हैं। अतः मीमांसा के विधि और अर्थवाद ( अनुवाद, गुणवाद आदि। का व्यापक अर्थ करके उनका समालोचना में भी उपयोग हो सकता है और होना चाहिए।

अब श्रंत में एक दोष रह गया जो श्राधुनिक श्रालोचकों के बहुत खलता है। वह है रूढ़ि का श्रायह। मूल्य-निर्णय करनेवाले सदा रूढ़ि की पहिचान कुछ रूढ़ नियमें। श्रीर श्रादशों के हाथ में लेकर कला के श्रच्छा-बुरा ठहराते हैं। इसी से लोगों के रूढ़ि से चिढ़ हो जाती है। प्रायः श्रधिक किव श्रीर रिसक रूढ़ि की निन्दा करते मिलते हैं। पर तत्त्व की बात यह है कि न तो रूढ़ि का श्रित संग्रह ही श्रच्छा है श्रीर न उनका सर्वथा त्याग ही उपकारक होगा। श्रतः मध्य मार्ग से चलना चाहिए, परंपरा-प्राप्त रूढ़ि में जो भाव भरा है उसे पहचानकर चलना चाहिए। 'संग्रह त्याग न बिनु पहिचाने' यदि किव श्रीर श्रालोचक दोनों ही सरस होकर रूढ़ि के प्राण के। पहचानकर काम करें तो कभी कोई श्रानष्ट न हो। इसी से ते। कहा जाता है कि रचियता श्रीर श्रालोचक दोनों का ही सबसे बड़ा गुण है सरसता।

कला और काव्य के चेत्र में लोग हँसते हुए कह देते हैं 'निरंकुशाः कवयः'; 'सर्वमात्मवशं सुखम्'। किव और कलाकार किसी का श्रंकुश नहीं मानते। सुख तो स्वाधीनता में हैं। श्रतः रूढ़ि के बंधनों से मुक्त होकर स्वच्छंद विचरने में ही कला की सफलता और रस की पराकाष्ठा होती है। पर इस स्वच्छंदवाद से आज यूंगप में बड़ा गड़बड़ मचा हुआ है। प्रत्येक कलाकार और किव अपने सिद्धांत, लच्च, नियम आदि की व्याख्या करता है और यदि वह ऐसा नहीं करता तो उसके आलोचक उसके लिये शास्त्र तैयार करते हैं। इस प्रकार व्याख्या और सिद्धांत प्रतिपादन की अना-

वश्यक वृद्धि हुई है श्रौर श्रावश्यकता से श्रधिक वाद चल पड़े हैं। श्रतः इन श्रनुभवों से भी हमें लाभ उठाकर रूढ़ित्याग की महा भूल कभी न करनी चाहिए। हाँ, श्रयने साहित्य मंदिर का पुनरुद्धार श्रौर परिष्कार श्रवश्य करते रहना चाहिए।

रूढ़ि के समान ही वाद भी समभदार के लिए उपकारक होते हैं पर उन्हीं वादों से अविवेकी का गला घुट जाता है। श्रतः समालोचना में लिंद और बाद तो वाद की गंध भी न श्रानी चाहिए। बाद विज्ञान श्रीर दर्शन में ही शोभा पाते हैं।

इस प्रकार आलोचना की प्रक्रिया तथा उसके आवश्यक गुगा-देखों का विवेचन है। चुकने पर आलोचना के इतिहास की जिज्ञासा होती है। आज हिंदी का पूर्व और पश्चिम देानों के समालोचना-शास्त्र देखकर अपना शास्त्र बनाना है। अतः संत्रेप में देानों प्रकार की समा-लोचना-पद्धतियों का इतिहास हमें जानना चाहिए।

पश्चिम का सबसे पहला साहित्याचाय है प्लेटो । उसने साहित्य का साहित्यिक दृष्टि से अध्ययन किया था। इस प्रकार ईसा से कोई पश्चिमी आलोचना का इतिहास काव्य का व्यवस्थित अध्ययन प्रारंभ हो गया

था। फोटो का शिष्य अरस्तू ने उस साहित्या-लोचन के। आगे बढ़ाया। फोटो के 'रिपब्लिक' नामक अंथ का एक अंग था साहित्य का आलोचन तथा विवेचन, पर अरस्तू ने तो इस विषय पर एक स्वतंत्र अंथ ही लिखा था। इन दोनों दिग्गज आचार्यों के पीछे फिर केवल टीका-टिप्पणी करनेवाले आलोचक हुए जिन्होंने उन्हीं स्थिर सिद्धांतों पर ही कुछ लिखा पढ़ा। ईसा की तीसरी शताब्दी में लॉङ्गीनस (Longinus) नाम का एक अच्छा विवेचक हुआ जिसने "दीसब्लाइम" नामक प्रसिद्ध प्रबंध लिखा है, पर उसने भी कदाचित् फोटो और अरस्तू के काव्य तथा कला-संबंधी विचारों के। इतने व्यापक और बड़े रूप में नहीं देखा। अर्थात् पश्चिम की आलोचना का प्राचीन रूप सार-रूप से इन्हीं दो विद्वानों के लेखों में मिल जाता है। अतः आधुनिक काल प्रारंभ करने के पहले प्लेटो और अरस्तू के विचार कमं से कम सूत्र-रूप में अवश्य जान लेने चाहिए।

प्लेटो ने कला और सत्य का घनिष्ठ संबंध माना है। और सत्य भी आधुनिक किन-सत्य अथवा आदर्श सत्य के अर्थ में ही प्रत्युत अपने सभी रूपों में कला का लदय होना चाहिए। इस प्रकार सत्य से सदाचार और नीति का अर्थ लेकर प्लेटो ने कहा कि कलाकार अथवा कि को सत्पुरुष होना चाहिए। कला के सत् अथवा असत् होने से समाज अच्छा अथवा बुरा होता है। अतः प्लेटो का महत्त्वपूर्ण सिद्धांत यह हुआ कि कला अथवा काव्य की सबसे बड़ी कसौटी यह है कि उसके द्वारा जा कुछ प्रतिपादित अथवा अभिव्यक्त हुआ है वह यथार्थ है—अपने आधारभूत प्राञ्चतिक सत्य से मेल खाता है। अर्थात् काव्य का अर्थ लोकिक अर्थ का प्रतिरूप होना चाहिए, दोनों में तात्त्विक विरोध न होना चाहिए।

इस प्रकार प्लेटो ने यथार्थवाद पर जार दिया पर उनकी समालाचना-पद्धति आदर्शवादी कही जाती है; क्योंकि वे सत्य के निश्चित आदर्शः सामने रखकर कला और काव्य की परीचा करते थे। इसी से प्लेटो आदर्शवादी ही प्रसिद्ध हैं।

प्लेटो के शिष्य श्ररस्तू ने यथार्थवादी प्रणाली के। श्रपनाया, उनके सामने जो साहित्यक सामग्री प्रस्तुत थी उसके। श्राधार बनाकर साहित्य की विवेचना की। इन्हों ने वास्तव में काव्य को लित कला माना। जहाँ प्लेटो ने काव्य के। सत्य की 'प्रिना' माना था, श्ररस्तू ने उसे 'श्रमुकृति' माना श्रौर कला तथा विज्ञान का भेद बताकर काव्य-साहित्य श्रौर सामान्य साहित्य का भेद किया। श्ररस्तू ने कहा कि काव्य-साहित्य में विशेष घटनाश्रों श्रथवा स्थूल सत्यों का ही नहीं, प्रत्युत सामान्य घटनाश्रों श्रोर सूद्म सत्यों का भी प्रतिपादन होता है। इस प्रकार श्ररस्तू ने वही बात करी जो श्राधुनिक श्रालोचक के इस कथन में है कि श्रादर्शीकरण कलाकार के चित्त की श्रनोखी प्रक्रिया है। स्सवादियों के साधारणीकरण की भी यहाँ एक भलक मिल सकती है।

पर इतना स्मरण रखना चाहिए कि आदर्शीकरण और साधारणिकरण-वाले आत्मपत्त की प्राधान्य देते हैं पर अरस्तू ने विषय (Object) और कथावस्तु की ही प्रधान माना है। यद्यपि वे मानते थे कि अनुकारक (किव) की प्रस्तुत की हुई अनुकृति और अनुकार्य (Thing imitated) की समानता का अनुभव ही काव्यान द है तथापि वे काव्य की आत्मा वस्तु (Plot) की ही मानते थे। इसी से उन्होंने सुबमा (Symmetry) पर साहित्य-समालोचन में अधिक जोर दिया है। 'लटो ने पूर्ण सत्य की काव्य की कसौटी माना था पर अरस्तू ने रूप-विधान की पूर्णता अथवा सुषमा की कलात्मक गुर्ण की परख ठहराया। आधुनिक आलोचना का प्रारंभ अरस्तू के इसी सुषमावाद अथवा रीतिवाद से हुआ; क्योंकि अरस्तू ने वस्तु, चित्र, भाव और भाषा आदि के शास्त्रीय नियम बनाकर पथ-प्रदर्शन करा दिया था।

श्रवीचीन काल में एडीसन ने श्रालोचना के चेत्र में कल्पना का प्रतिपादन किया। उन्होंने कहा कि कल्पना पर प्रभाव डालने की शक्ति ही काव्य तथा कला का प्राण है। उन्होंने मनोविज्ञान के श्राधार पर कल्पना श्रीर कल्पना के सुख का वर्णन किया। इस प्रकार इस काल में सत्य, सुषमा श्रीर कल्पना के श्राधार पर श्रालोचना के तीन तत्त्व स्थिर हुए—(१) वस्तु, (२) रीति, (३) सुखानुभव कराने की योग्यता। कल्पना श्रीर सुखानुभववाला तत्त्व ही श्राधुनिक श्रालोचना की विशेषता है। पीछे चलकर इसी कल्पना का स्वरूप-निर्णय कई श्रालोचकों ने किया, पर कल्पना का प्रभुत्व सभी ने स्वीकार किया है।

इसके अनं तर मेथ्यू आरनाल्ड, वर्सफोल्ड, अबरक्रांबी, रिचर्ड्स आदि की कृति का विवेचन करने से आधुनिक समालोचना का रूप खड़ा हो सकता है, पर यहाँ हम स्थानाभाव से इतना ही कहेंगे कि समालोचना के प्रधान तत्त्व तो ये तीन ही हैं। और इन्हीं के आधार पर किसी भी रचना की आलोचना की जाती है, पर ध्यान देने की बात यह है कि आजकल रूढ़ नियमों की अपेचा व्यापक सिद्धांतों का समालोचना का आधार बनाया जाता है। समालोचना के बंधन कम हो गए हैं और

व्यक्ति-वैचित्र्य तथा निजी रुचि का भी समुचित विचार किया जाता है। एक ही कृति किसी सहृद्य का प्रिय होती है और किसी दूसरे के अप्रिय। जिस प्रकार संदोप में हमने पश्चिमी समालोचना की चर्चा मात्र की है उस प्रकार भी हम भारतीय आलोचना की चर्चा नहीं कर सकते क्योंकि यहाँ तो काई दा हजार भारतीय सिद्धांत वष तक बराबर इसका विकास और वर्धन होता रहा है। जो सिद्धांत पिश्वम में स्पष्ट रूप से आज बने हैं वे हमारे भारत में 'काव्य-प्रकाश' और 'ध्वन्यालोक' के समय में ही बन चुके थे। आज का निर्णय है कि मैटर (matter = वस्तु), मैनर ( manner = रीति ) श्रीर श्राइडियलाइजेशन ( idealisation = आदर्शीकरण ) इन्हीं तीन तत्त्वों का आधार लेकर काव्यालीचन किया जाता है। भारत के साहित्य-शास्त्र का सिद्धांत क्या है ? अर्थ, राब्द ग्रीर रस—इन्हीं तीन की दृष्टि से काव्य परखना चाहिए। तीनों की क्रम से तुलना करने से काई बड़ा भेद नहीं देख पड़ता। आयडि-यलाइजेशन (त्रादर्शींकरण) वाली बात केा लोग पश्चिमी साहित्य-शास्त्र की उपज बताते हैं, पर विचार करने पर स्पष्ट हो जाता है कि रस के प्रतिपादन में त्राचार्यों ने इससे भी त्रिधिक बातें कह दी हैं। यदि कल्पना पर विचार करें तो हमारे यहाँ भी कल्पना का विवेचन हुआ है, पर प्रतिभा के नाम पर। प्रतिभा के हमारे त्राचार्यों ने दो भेद किए हैं—कारियत्री श्रीर भावियत्री। इसी प्रकार जो रुचि श्रीर सामान्य भावना ( General Sense ) की विशेषता बताई जाती है वह भी हमारे यहाँ है। कुछ लोग मैथ्यू आरनाल्ड की जीवन से संबंधवाली बात को आधुनिक आलोचना की बड़ी विशेषता बतलाते हैं, पर हमारे यहाँ भी तो इसे स्वीकार करके ही कहा है कि काव्य का प्राण है पुरुषार्थ। इसी का श्रतिरेक श्रौर दुरुपयाग होने से धर्मशास्त्र, श्रौर श्रर्थशास्त्र, कामशास्त्र श्रादि पढ़कर काव्य की रचना होने लगी थी। एक श्रौर बहुत बड़ी विशेषता श्राधुनिक श्रालोचना की यह है कि व नियमों की श्रपेद्धा सिद्धांतों का अधिक मान करते हैं। भारत में भी यही बात थी। वे तो सदा कहा करते थे कि लज्ञण और नियम बनानेवाले विद्वान अनुशासन करते हैं, उन्हें कभी भी कठोर शासक नहीं बनना वाहिए और लज्ञण भी देश और काल के अनुसार बरला करते हैं क्यों कि 'उत्तरोत्तर मुनीनां प्रामाण्यम्'। उत्तरोत्तर आनेवाले मुनियों में पहले से दूसरे का प्रामाण्य माना जाता है। यदि दूसरा मनन करनेवाला शिष्य गुरु के नियमों को घटाता बढ़ाता है तो वही संस्कृत और संशोधित नियम ही आगं चलता है। इस प्रकार हमारे यहाँ भी नियम की अपेज्ञा सिद्धांत का ही आदर अधिक होता है।

इस प्रकार हम इस बात का दिग्दर्शन कर सकते हैं कि आधुनिक आलाचना और भारत की प्राचीन आलोचना के समन्वय हो सकता है; दोनों में समन्वय क्या, अभेद देखने का यक्न करना और भी ठीक-होगा। आजकल प्राचीन आलोचना से युनान और रोम की रूप प्रधान आलोचना का अर्थ लिया जाता है। इससे प्रायः अनेक विद्यार्थी भारत की आ तोचना-पद्धति के। भी प्राचीन आलोचना के नाम पर अपूर्ण और अयुक्त समभ बैठते हैं। यदि वे अलंकार, रीति, गुण, रस, ध्विन आदि के आलोचना-अथों के। पढ़ें तो उन्हें स्पष्ट विदित हो जाय कि यहाँ साहित्य का कितना अध्ययन हुआ था।

बड़ा अच्छा होता यदि यहाँ हम भामह के काल से लेकर आज तक के साहित्यशास्त्र को रूप-रेखा खींच सकते पर यह तो एक प्रथ का विषय अ है। अतः हम यहाँ केवल यह दिखा देना चाहते हैं कि हमारे यहाँ सिद्धांत और व्यवहार देानों के ही पर्याप्त उदाहरण मिल सकते हैं। जिन चार प्रकार को आधुनिक आलोचनाओं का उदाहरण दे आए हैं उनमें से सिद्धांत के बारे में तो भारत प्रसिद्ध ही है। साधारण विद्यार्थी भी (भामह के) काव्यालंकार, (दण्डी के) काव्यादर्श, (मम्मट के) काव्यप्रकाश, (आनंदवर्धन के) ध्वन्यालोक, (विश्वनाथ के) साहित्य-दर्पण, राजशेखर के (काव्यमीमांसा) आदि

<sup>\*</sup>देखिए De's Sansknit Poetics, Kane's Introduction to Sahitya Darpana इत्यादि ।

के नाम बता देता है। ऐतिहासिक तो जानता है कि साहित्य सिद्धांत-संबंधी ग्रंथों का स्वयं एक बड़ा साहित्य है ऋौर उसकी परंपरा भी चली श्राई है। श्राज हमारा कर्त्तव्य इतना ही है कि हम उन ग्रंथों को ठीक ठीक सममें श्रौर उनका युगानुरूप प्रयोग करें।

इसी प्रकार निर्णयात्मक समालोचना के उदाहरण टीकाओं और व्याख्यानों में भरे पड़े हैं। व्याख्यात्मक आलोचनाएँ भी हमारे यहाँ बहुत हुई हैं। वृत्ति, भाष्य आदि और हैं ही क्या ? अब रही स्वतंत्र आलोचना की बात। यह भी हमारी थी, पर दूसरे रूप में थी। इसका अधिक प्रयोग शास्त्रों में हुमा करता था। शास्त्र का निर्माण हो चुकने पर कोई वृत्ति लिखता था और कोई उन पर स्वतंत्र प्रबंध लिखता था। साहित्य और काव्य के चेत्र में ऐसी आलोचना प्रायः नहीं होती थी। चेमेंद्र जैसे लेखक फुटकल टिप्पिएयाँ लिख दिया करते थे; जैसे—भासो भासः कविकुलगुरुः कालिदासो विलासः इत्यादि।

इस प्रकार त्रालोचना-भरी स्वतंत्र उक्तियाँ भारतीय साहित्य में त्रभो तक खूब चलती हैं। उदाहरणार्थ—

- १. उपमा कालिदासस्य भारवेरर्थगौरवम् । दिख्डनः पदलालित्यं माघे सन्ति त्रयो गुगाः ॥
- २. बागोच्छिष्टं जगत्सर्वम्।
- ३. कविता रही सो कविरा कहिगा, सूरै कही अनुठी। रही सही कठमलिया कहिगा, और कही सब जुठी॥

इतना पढ़ चुकने पर तो किसी को संदेह नहीं हो सकता कि हमारे यहाँ आलोचना की व्यवस्था नहीं थी। संस्कृत के विद्वान् वाङ्मय के दो भेद करते हैं—(१) काव्य और (२) शास्त्र। आलोचना शास्त्र मानी जाती है। इसी से आलोचना के अन्य अनेक प्रकारों को जानना हो तो हमें शास्त्र-निर्देश के समान प्रकरणों पर विचार करना चाहिए।

**<sup>#</sup>देखो काव्यमीमांसा** , पृ० ५

वहाँ सूत्र, वृत्ति, टीका, भाष्य, समीज्ञा, विवेचना, वार्तिक प्रादि सभी का विचार मिलता है। हम यहाँ केवल वार्तिक की परिभाषा देते हैं जिसमें श्रालोचना का कितना सुंदर श्रादर्श मिलता है —

उक्तानुक्तदुरकचिन्ता वार्तिकम्।

वार्तिक में उक्त बातों का मूल्य-निर्धारण; अनुक्त बातों का निर्देश तथा दुरुक्त बातों की विवेचना त्रादि सभी कुछ रहता है। यदि वार्तिक के ढंग की आलोचनाएँ हमारे साहित्य में निकलने लगें तो समालोचना का सोना चमक उठे श्रीर साहित्य दिन-दूना समृद्ध होने लगे।

वास्तव में आलोचना के इतिहास में नई बातें नहीं मिलतीं। हाँ, नया प्रतिपादन मिलता है। तत्त्व तो प्रायः एक ही रहते हैं। भारत के श्रानेक वादों का यदि सहदय होकर समन्वय करें तो सभी मतों में कुछ न कुछ सत्य मिलवा है। इसी दोनों का समन्वय से तो मम्मट तैसे श्राचार्य ने अलंकार, गुण, रीति, रस श्रादि का समन्वय करके एक प्रणाली बनाई है।

यदि पश्चिम के विशद साहित्यशास्त्र को पढ़कर उसे हम अपनी प्रणाली से मिलावें तो कोई भी कठिनाई नहीं स्राती। हम पीछे ऐसा करके देख ही चुके हैं। हमें केवल एक बात ध्यान में रखनी चाहिए कि हम सरस और सजीव होकर काम करें, कभी रूढ़ि के पीछे प्राण निछावर न करें। इसी प्रकार के समन्वय से हिंदी समालोचना बढ़ेगी।

हिंदी आलोचना के अभी तक चार रूप रहे हैं—(१) इतिहास, (२) तुलना, (३) भूमिका घ्रौर (४) परिचय। साहित्य के इतिहास लिखे गये हैं, कई किवयों का तुलनात्मक आलोचन हुआ है, प्राचीन तथा नवान प्रंथों की भूमिकाएँ लिखी गई हैं और नित्य प्रति पत्र-पत्रिकाओं में परिचय के रूप में बहुत-सी छोटी मोटी आलोचनाएँ निकला करती हैं पर वर्तमान स्थिति

श्रभी दो बहुत त्रावश्यक श्रंग त्राव्हते से पड़े हैं-

- (१) कवि की सांगोपांग त्रालाचना।
- (२) त्रालाचना-शास्त्र का स्थिर रूप।

इन दोनों चेत्रों में यल हो रहा है पर अभी विशेष उल्लेख योग्य-

कार्य नहीं हुआ है।

श्रंत में हम यही कहना चाहते हैं कि पुस्तकों के महत्त्व श्रौर उप-योगिता आदि का निर्ण्य करना बहुत ही कठिन है। किसी पदार्थ को देखकर उसका वास्तविक स्वरूप समभना केवल कठिन ही नहीं, प्रायः असंभव भी है। इस तो अपनी योग्यता, संस्कार और रुचि आदि के अनुसार ही उसका स्वरूप समभींगे। साहित्य के महत्त्व का निर्णय करने के लिए चाहे हम कितने ही निष्पच्च क्यों न बन जायँ; पर हमें सदा इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि साहित्य की सृष्टि सदा व्यक्तियों से होती है; उसमें जो कुछ कहा जाता है, वह भी व्यक्तियों के उद्देश से ही। उसम अनेक विषयों पर अनेक प्रकार से विचार होता है। उससे लोगों म उत्ते जना भी फैलती है, सहानुभूति भी उत्वन्न होती है, मनाराग भी उत्पन्न होते हैं त्रीर इसी प्रकार की त्रीर न जाने कितना ही बातें होती हैं। साहित्य का प्रभाव बहुत कुछ रुचि पर ही अवलंबित रहता है; और इसी लिये सब कठिनाइयों का पार करने के उपरांत भी यहाँ श्राकर साहित्य की विवेचना करनेवाले का हार माननी पड़ती है। आलोचना से हम व्यक्तित्व श्रौर रुचि-वैचित्र्य की कभी श्रलग नहीं कर सकते। हमें मानना पड़ता है कि इसमें मतभेद का होना सर्वथा श्रनिवार्य है। इससे किसी का दुखी नहीं होना चाहिए, बल्कि यह तो एक प्रकार से प्रसन्नता त्रौर संतोष की बात है। यदि रुचि की प्रधानता का प्रश्न हमारे सामने आता है तो इस संबंध में शिचा और संयम आदि की सहायता से हम अपनी रुचि में भी बहुत कुछ सुधार करके उसे संस्कृत कर सकते हैं। यदि हम साहित्य के ऋष्ययन से पूरा पूरा लाभ उठाना श्रौर श्रानंद आप्त करना चाहें, तो हमें विद्वानों के दिखलाए हुए मार्ग पर श्राप से श्राप चलने का उद्योग करना चाहिए। बिलकुल दूसरों के भरोसे न ता कभी केाई काम हो सकता है श्रीर न होना ही चाहिए।

employees and the or from the state of the

The first 1 Leader 12 132 THE STATE OF which the street with the plant of the street for Cal Cabina B 1977 P. IFF ASSETTABLE TO SELECT THE THE THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY. THE OTHER AS AREA SERVED THE VALUE OF THE PARTY OF THE PA the line and head the position who has and he work BEFORE THE PROPERTY AND PARTY FOR THE PERSON OF THE PARTY. presentate the search of their vincing increase, was tree the THE PROPERTY OF THE PERSON OF I was the think right that he result was the market being bringer the file dispersion point is appropriated to begin from BUILDING BUILD IN THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE BERRY THE THE PROPERTY OF LAND THE PROPERTY OF A REPORT OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY. water the property of the party of the party

#### परिशिष्ट-१

# हिंदी साहित्यशास्त्र के कतिपय पारिभाषिक शब्द

त्र्रध्यात्म—from the individual point of view.

अनुकरण—imitation, making after

त्रमुकारक—imitator.

श्रनुकृति—देखो श्रनुकरणः

त्रानुभाव—physical stimuli to æsthetic reproduction.

त्रम्ति—experience.

श्रनुमान—inference; deduction,

अनुरूप—like the model, true to nature, analogous.

त्रपरोत्त् —not indirect, not symbolic, immediate.

श्रमिधा—denotation, reference.

त्र्यभिधानग्रंथ—reference book

श्रमिनय—æsthetic apparatus, means of registering (specially)
conventional ges
tures employed in
the dramatic dance.

श्रमिन्यंजना—expression- (in

a technical sense).

श्रमिव्यंजनावाद expressionism (of Croce)

श्रमिन्यक्ति—suggestion, manifestation.

श्रभ्यास—practice, training

त्रर्थे—meaning, end, interest, use, advantage, motive, value, determination.

त्र्रलोकिक—not belonging to contingent world, super-sensuous

त्र्यागम—scripture.

श्राचार्य—a master, one expert in his art. श्रात्मप्रधान—subjective

. .

त्र्यात्माभिव्यंजन—self-expression. ऋादर्श—ideal त्रादशींकरण-idealisation. आधिदैवत-from the an. gelic point of view. त्राधिदैविक—relating to angels divine, supernatural. त्रानंद—æsthetic pleasure, bliss त्रानंदचिन्मय—compounded of delight and reacharacterising son, (रसास्वादन) æsthetic experience. म्रानंदोद्धे क की योग्यता-capacity to produce plea-आभास-semblance, reflection त्रालेख्य—painting. त्रालोचन— critical study त्रालोचना—criticism. त्रास्वाद—tasting of रस æsthetic experience. उपचार—metaphor ऊर्जस्वलीकरण ] —sublima-ऊर्जितीकरण

कर्त प्रधान—देखो श्रात्मप्रधान कर्मप्रधान-objective. कला-art. कल्पना-imagination कवि-poet, artist (by exetention) कविता-poetry कसौटी-test कारियत्री—creative. (pure) काट्य—literature Poetry (Prose verse), literature asdistinct from श्रुति etc. extension it art ) means काव्यरीति—technique of poetry. कौत्हल—interest in a work of art. गद्य—prose गमन—motion मुग्—any specific merit in a work of art, art a quality or factor in the phenomenal world. त्रहण्—understanding of anything.

भ्राहक —appreciator.

माह्य—able to be compre-

चमस्कार—amazement.

বিন্দুনি—fluctuations of the mind, fugitive emotions and creature images.

चিत्र—representative art, picture.

चित्रकाव्य—pictorial or illustrative poetry.

चित्रगत—represented in a work of art.

चित्राभास—semblance of art.

चेतना—life.

छंद-rhythm, metre.

जांच-देखों कसौटी.

ढंग-manner, देखो रीति

तत्त्वनिरूपिका — देखो सिद्धांतात्मक.

तात्पर्योर्थ—meaning or significance of the whole phrase or work of art, as distinct from that of its separate parts or elements. दिव्य—angellic

हस्य—visible, the phenominal word.

दैवत-देखो दिव्य

धर्म—conduct, morality, principle.

ध्यान—undistracted attention.

ध्वनन—echoing, synonym of व्यंजना

ध्वनि—sound, sounding.
overtone of meaning,
resonance of sensecontent (as distinguished from intent.)

नाम—name, idea.

नाम-स्प-name and aspect words and images,

निबंध—essay.

नियम-rule,

निर्ण्यात्मक—judicial.

परख—test.

परनिवृति—æsthetic satis

परीचा — experiment.

परीचा करना—( to ) experiment.

प्रज्ञा—pure intellect.

प्रतिकृति—portrait.
प्रतीक—symbol
प्रतीति—clear institution,
manifestation ( of रस ).
प्रमाता—Judge, critic.
प्रतिविंच—representation;
प्रतिभा—vision, imagintion, poetic faculty.

प्रमारा—æ sthetic standard.

प्रयोजन—purpose, intent. प्राया—life-breath, spirit. प्रातिभ—intuition (intuitional knowledge).

बिंब — Model, subject, presentation, semblance ( as contrasted with प्रतिबिंब, representations, resemblance ).

बुद्धि—देखो प्रज्ञा

भाव—nature, emotion, sentiment of mood as represented in a work of art, the vehicle of रस

भावना—origination, imagination emotional, impression, surviving in conscious of unconscious memory.

भावक—critic (an expert student of art and poetry).

भावुक—a man of feelings. (a mature appreciator of art and poetry.)

भोग—physical experience and enjoyment (insanskrit it means physical experience and æsthetic appreciation both).

मन—mind.

मनोहर—delighting to mind or heart.

मान—measure. मूर्त — material, formal.

मूर्ति—form, image.

मूल्य—value.

मृल्यनिर्धारण—evaluation

रमग्गियता—beauty ( from subjective point of view. )

रस—experience, knowable only in the activity of tasting (रसा-स्वादन)

रसास्वादन—tasting of रस æsthetic enjoyment.

रिसक—a man of enjoyment.

रीति—style, diction, manner.

रूद—देखो मूर्त.

रूपसंबंधी—देखो मूर्त.

लच्य—connotation.

लावस्य—salt, charm

लीला—play unmotivated manifestation.

लेख-writing.

लोक—world, sphere, universe, the conditioned world including heaven in part.

लोकोत्तर—super-sensual ( not supernatural, same as ऋलोकिक)

वस्तु—object, plot. चाक्य—word or expression.

faura—physical stimulant to æsthetic reproduction. विषयप्रधान—देखो कर्मप्रधान. वैदग्ध—skill

व्यंजना—suggestive power of an expression. व्यवस्थित—systematic व्यवहारिक—worldly, em-

pirical, sensational.

ब्युत्पत्ति—scholarship.

समालोचना-criticism.

शक्त—power, genius, talent.

शास्त्रीय—देखो मूर्त संवेदनीय—communicable, सत्य का प्रतिपादन—representation of truth,

**श**ह्दय—having a heart, imaginatively or spiritually gifted.

साधारण्य—ideal sympathy (having a common support)

साधारणीकरण—ditto, साहित्य—literature. सिद्धांत—principle. सिद्धांतात्मक—speculative, सुखात्मक भाव—pleasure. सुषमा—symmetry. सोंदर्य—beauty ( from objective point of view)
स्थायी भाव—permanent

and the extended and the end

por more and the second

And the state of t

water resemble the bloom provide

(010) Lipschlande Constantil - 27/198 Schlander - 27/198

7-7

हृद्य—heart, the entirebeing, sensible and intelligent

and world incheding

The state of the s

to the wife to burte why the

### परिश्रिष्ट २

उन ग्रंथों की सूची जिनके ग्रध्ययन से ग्रालोचना-शास्त्र के मिल भिन्न श्रंगों श्रीर उपांगों का विशेष ज्ञान प्राप्त हो सकता है श्रीर जिनमें से अनेक गंथों से साहित्यालोचन के निर्माण में सहायता ली गई है।

Abercrombie, L.—The idea of great poetry: The theory of poetry: An introduction to the principles of criticism.

Addision-Spectator.

Albright, E. M.—The short story.

Aristotle-The poetics (by S. H. Butcher).

Archer, Willam-Play-making.

Arnold, Matthew-Essays in criticism.

Arnold, Thomas-Manual of English Literature-

Bain, A.—English composition and rhetoric.

Baker, G. P.—Dramatic technique. Baker, H T.—The contemporary short story.

Becker, K. F .- On style and diction.

Besant, Sir Walter-The art of fiction.

Bett, Henry-Some secrets of style.

Blunden, Edmund-Nature in english literature.

Brown, G. B.—The fine arts.

Butcher, Prof. S. H.-Aristotle's theory of poetry and fine arts.

Coan, T. M .- Critic and artist.

Coleridge, S. T.-Literary remains.

Colvin S.—Fine arts (Ency. Brit. 9th Ed.)

Coomarswamy, A. K,-Transformation of nature in art.

Cotterill, H. B.—An introduction to the study of

Cowl, Prof. R. P.—Theory of poetry in England. Crawshaw, W. H.—Theinterpretation of literature

Croce, Benedetto - Aesthetics.

Dallas, E. S. - Poetics: An essay of poetry.

De, S. K.-History of Sanskrit poetics.

Dewey, J.—Psychology.

Daicbes, D.—New literary values.

Dukes, A.—Drama.

Eastman, M.—The literary mind.

Eliot, T. S.—Selected Essays.

Encycl, Brit.—Aesthetics (8th Ed.) Forster, E. M.—Aspects of the novel.

Gayley, C. M. & Scott, F. M.—Methods and mate

rials. of literary criticism.

Genning, J. T.—The evolution of figures of speech

Grabo, C. H.—The technique of the novel. Gummere, F. B. -A hand book of poetics.

Hegel, G. W. F.--Introduction to the philosophy of fine art.

Henderson-Novel today.

Hudson, W. H.—An Introduction to the study of Literature

Hunt, T. W.—Studies in Literature & style.

Kane-Introduction to Sahitya Darpana.

Keith, A. B.—Sanskrit Drama: The Ved Akhyana and the Indian Drama (J. R. A. S. 1911).

Kellett, E. E.--Fashion in literature.

Knight, W.--studies in philosophy & literature. Lamborn, E. A. G.- Poetic values: Rudiments of

criticism.

Lessing, G. E .-- Laocoon.

Lewisohn, L.-Modern book of criticism.

Lubbock P .- The craft of fiction.

Macdonell, A .-- Sanskrit literature.

Maier, N. R. F. & Reninger H. W.-Psychological approach to literary criticism.

Mathews, B.—Study of the drama.

Minto, W. - Manual of English prose literature. Monier-Williams, Sir M.—Indian Epic Poetry.

Montague, C. E. - Dramatic values.

Morle—The study of the modern novel.

Moulton, R. G.-Modern study of literature: Shakespeare as a dramatic artist.

Muir, E .- The Structure of novel.

Murry, J. M-Problem of style.

Nicoll, A.—The theory of Drama, the development of the Theatre.

Pain. B.—Short stories.

Pater, W.—(Essay on ) Style.

Plate—The Republic.

Pope. A.—Essay on criticism.

Powell. A. E.—Romantic theory of poetry.

Raleigh, W .- Style.

Raymond, Prof. G. L.—Poetry as represntative art.

Ready. A. W.-Essays writing.

Richards, I. A.—Principles of literary criticism. Ridgeway, W .-- Dramas and dramatic dances of

non European races.

Rose, W. and Issacs, J.—Contemporary movements in European Literature.

Saurat, D.—Literature and occult tradition.

Saintsbury, G.-Loci Critici.

Schelling, F.E.—The English Drama.

Scott-James R. A.—The making of literature.

Shastri. Harprasad—The Origin of Indian Drama (J. A. S. B. 1909)

Spencer, H.—The philosophy of style.

Walker, H.—English Essays and Essavists.

Walpole H. & others—Tendencies of the modern novel.

Ward, A. G.—Aspects of modern short story. Walter, P.— Essay on ) Style.

Weber, A.—History of Indian Literature.

Warton, E.—The writing of fiction.

Wilson, H. H.—Hindoo Dramatic Literature.

Woolf. V.—Phases of fiction.

Worsold, W. B.—Principles of criticism: Judgement in literature.

त्र्यानंदवर्धन -ध्वन्यालोक जयदेव —चंद्रालोक 'दंडी -- काव्यादर्श 'धनं जय -- दशरूपक 'पंडितराज जगन्नाथ -रसगंगाधर भरत मनि -नाट्यशास्त्र मस्मदाचार्य - काव्यप्रकाश - अलंकारसर्वस्व राजानक रुयक राजशेखर -- काव्यालंकार विश्वनाथ महापात्र --साहित्यदर्पशा श्यामसंदरदास ---रूपक-रहस्य

## **अनुक्रमणिका**

श्र श्रंतःकरण की वृत्तियाँ २५० —बुद्धि २५३ श्रंतस्तल २४५ श्रंविकादत्त व्यास २४५ श्रध्ययन—

- —- त्रानुपूर्व प्रणाली ५१, ८५
- -- तुलनात्मक प्रणाली ६४, ८५
- —समयानुक्रमण् श्रौर विकासक्रम

—समयानुक्रम प्रणाली ८५

श्रनुभव के भेद ८

श्रनुभृति श्रीर रूप का समन्वय २५

श्रनुभितिवाद २७४

श्रवरकांबी ३६६

श्रिभिवाद ३११

श्रिभिनयात्मक या परोच्च चरित्र-

अभिनवगुप्त का अभिन्यक्तिवाद २७७ अभिनवगुप्ताचार्य २७६-२८१, २८७ अभिन्यंनना और कला ३,४

- का विकास ३
- —की विधियाँ ३
- की शक्ति २, ३

द्यभिव्यंजना के साधन ३ स्त्रमानत १४१ स्त्ररस्त् ७६, ११⊏, १३३, १५६, ३६५-३६६

- —का सुषमावाद त्र्राथवा रीतिवाद ३३६
- —के काल में श्रालोचना की कसौटी ३६६ श्रर्थ-प्रकृति १६६

—के भेद १६६ ऋतंकारों का स्थान ३१५

—की संख्या ३१८, ३१६ त्र्रालौकिक ३५४

श्रिया विशेष

त्र्राइडियलाइजेशन ३६७ त्र्राकाशभाषित १५३ त्र्राख्यायिका २२१

त्र्राधुनिक—२३३

उपन्यास तथा त्र्राविकसित
कथा के गर्भ से २२७

—त्रीर उपदेश २२६

- ग्रीर गीति काव्य २२६
- —ग्रौर निबंध २३५
- श्रौर लोकसेवा २३०

#### साहित्यालोचन

त्राख्यायिका कला का त्राविष्कारक२२७ त्रालोचक के त्रावश्यक गुण ३२**७** 

—का त्राकार २२२

—का त्रारंभिक उत्थान २२८

-का लक्ष्य २२४

त्र्याख्यायिका के उपकरण्–उद्देश २२७ घटना श्रीर पात्र २२८

—के विकास की प्रौढ़ावस्था २२३

—के सिद्धांत २३२

नाटकीय श्राख्यान २२६

—में ऋविश्वसनीय स्रंश २३३

—में लेखक का व्यक्तित्व २२५

—में संकलन-त्रय २२८ रूसी २३१ साहित्यिक २२१

त्रात्मभाव श्रीर श्रनात्मभाव का भेद

३२, ३३

<mark>त्रात्मा की वृत्तियाँ</mark> ३२ त्रात्मा श्रौर श्रनात्मा के गुरा ३४

—के विषय ३४ ब्रादर्शवाद १८७ ब्रादर्शोकरण ३६० ब्रानंद के भेद ८

प्राकृतिक और काव्यानंद— लौकिक और अलौकिक-३६-३७ अनंदवर्धन २८३-२८४, ३६८ आर्नेल्ड, मैथ्यू ७३, १४२, २४१, ३४७, ३६७

त्रार्थसमाज १६०

त्रालोचना" २३ 🔧

श्रॅगरेजी श्रीर संस्कृत के श्रर्थ ३५४ श्रस्पष्टता ३५६ श्रास्मप्रधान श्रथवा स्वतंत्र— ३४८

—उपसंहार ३७१

— श्रौर उपयोगिता ३३१

—ग्रौर साहित्य वृद्धि ३३०

—का उद्देश ३२५

—को ऐतिहासिक समीचा ३४६

—को वर्तमान गतिविधि ३४६

—की वर्तमान स्थिति ३७०

—की वैशानिक प्रक्रिया ३४**६** 

—के दो पच्च, तुलना ३५°

-इतिहास ३५१

-के तीन तत्त्व ३६६

—के प्रकार ३३६

—के प्रधान लक्ष्य ३५८

—के भारतीय सिद्धांत ३६७

—के लिये विधातक दोष ३५४:

—के स्वरूप-निर्णय पर एक दृष्टि ३४६

—गुणी श्रीर दोष ३५२ तुलनात्मक—३४४ निर्णयात्मक—३४६ पश्चिम के—ग्रंथ ३५२ त्रालोचना पश्चिमी-का इतिहास ३६४ पश्चिमी और भारतीय दोनों उदात्त वृत्तियों की सृष्टि ११ पारिभाषिक शब्दों का निर्णय ३५२

मत-परिवर्तन ३३३ मीमांसा शास्त्र की-पद्धति ३६३ उपयोगितावादी सामयिक १९१ यूनान और रोम की रूप- उर्दू के-१९० प्रधान---३६८ रूढ़ि श्रीर वाद ३६४ —रुद् की पहचान ३६३ रूढ़ित्याग से हानि ३६३ लक्ष्य की श्रमन्यता श्रौर

त्र्यनासक्ति ३५८ विषय त्रौर मानदंड ३५७ — त्रौर प्रोमकथा १८६ व्याख्यात्मक—३४२ संस्कृत-पद्धति की विशेष-ताएँ ३५६ सामान्य-सिद्धांत-समीचा ३४०

साहित्यक-3४७ श्राल्हखंड ११६

3

इंदरसभा १४१ इंद्रियजनित भाव २६०, २६१, २६५ इच्छाशक्ति ५ इन्सन १२५ इमरसन २४२, २४५

उ

उधित्तिवाद २७३ पद्धतियों का समन्वय ३७० ं उपन्यास ११८, ११९, २२५, २३३, 238

श्रंतरंग जीवन के--१८४ उहेश २१४

ऐतिहासिक---२११, २१२ - श्रौर कविता का भेद १७६

— त्रीर छोटी कहानी या गल्फ 306

—श्रौर जीवन-चरित १८●

— ग्रौर नाटक १३५

—ग्रौर रस २०७

-- ग्रौर सूफी कवि १८६

- कथोपकथन २०५

—की कथा कहने के ढंग 196, 202

—की कथावस्तु १८१

—की वस्तु के संबंध में विचारने याग्य बाते २०२

-के कोटिकम १८०

-के तत्त्व १९२

-के पात्र १८३

-के भेद २०३

24

उपन्यास—के भेद, वस्तुविन्यास के विचार से १९७ गुजराती कें—१९०

नुजराता के—१८०

चरित्र-चित्रण में सफलता के

उपाय २०१-२०२

जास्सी—१८२

जीवन की व्याख्या २१६

तिलस्मी—१८२
देश ग्रौर काल २१०
देश ग्रौर काल २१०
देश-काल सापेच्च ग्रौर निरपेच्च—१८५

नाटक ग्रौर—में भेद २०२

पात्र १९९

प्रेमाख्यानक कि ग्रौर—

की परंपरा १८६

वँगला के सामाजिक—१८८

मराठी के—१९०

—में ग्रिभिनयात्मक या परोच्च चरित्र-चित्रण २०१

—में चरित्र-चित्रण २०३

—में नाट्यशास्त्र के विषयों का उपयोग २०२

—में नीति २१९

—में प्राकृतिक दृश्यों का वर्णन २१३, २१४ में वास्तविकता २१८

—में विश्लेषात्मक या साद्यात्

उपन्यास—चरित्र-चित्रण २०१ —में रागद्वेषात्मक प्रवृत्तियों का पाबल्य २०३

प्रावलय २०२ —में सत्यता २१७ रूसी—१९० वस्त —१९३ ग्रसंबद्ध या शिथिल कथात्मक १९८

संबद्ध घटनात्मक --१९८

—वस्तु ग्रौर पात्र का संबंध २०३
शैली—का पाँचवाँ तत्त्व १९२
सामाजिक ग्रथवा व्यवहारसंबंधी—१८२
साहित्य में—का स्थान १७५
हिंदी के—१८६
उपरूपक के भेद १७४
उपाख्या प्रतिभा २८७

ऋग्वेद ३५१ का पुरुषसूक्त ३६२ ए

एकेडमी, फांस की ३४७ एकेश्वरवाद ७१ एडगर एलेन पो १७९, २२७ एडीसन १३५,२४०,३४७,३५०,३६६ एसे २३६

त्र्यो प्रौरंगजेब १५० क

कथन

त्र्यश्राव्य (स्वागत) — १५० नियतश्राव्य १५०, १५१ सर्वश्राव्य — १५०, १५१

कथा १८०

कथावस्तु —

त्र्याधिकारिक—१५५ प्रासंगिक—१५५, १५७

—का निर्वाह १६८-१६९

-के फल १६ ४

- के भेद १४०, १६५

कथोपकथन १४८

- के प्रकार १४९

─के भेद १५१ वेदों में—१३८

क्वोर ००, ३४० करुणा ११

कला

— त्राभव्यंजना की विधि ३ उपयोगी त्रीर ललित १६

—एक ग्रखंड ग्रिभिव्यक्ति १२ कला ग्रीर ग्रिभिव्यंजना ३

—ग्रौर ग्राचार ९, ७२-७३

—ग्रौर इतिहास ४

-- ग्रौर दार्शनिक परंपरा ७२

—ग्रौर धर्म ७२

— श्रीर प्रकृति ७

कला—ग्रौर मनःशक्तियाँ ५

—का अनुभूति-पच्च १४

—कार त्रीर द्रष्टा का संबंध १९

-का रूपपत्त १४

-का वर्गीकरण १२

-का संबंध योग से २८९

-को अभिव्यक्ति १४

-की सीमा ४

- के मूल में स्थायी भाव ५

—के लिये—११, १२, ७४

-के लोकपच्च ७३

- हे संबंध में क्रोचे का मत १२

पदा ९३ सफल कार १४

कल्पना---

कवि--१०४

—में सत्यता १०५, १०६,

१६५, २१७

—का आनंद २५५

तन्व २४९, २५३-२५४

कविता-

- ग्रात्माभिव्यंजक ११३, ११५

-- ग्रौर छंद १०१

—ग्रौर संगीत १५

कविता की परिभाषा। ९८, १०८

-को व्यंजन।शक्ति १०९

-को सीमा १८०

—के विभाग ११३

—भारतीय—का स्वरूप **९**७ भावात्मक-११३ मौतिक--११३

—मय गद्य ७६

—में प्रकृति के नाना रूपों का प्रयोग १०८ रहस्यवादी--२४५ वस्तवर्णन विषयक-११६ विषयप्रधान ११३-११४ व्यक्तित्व प्रधान ११३ कवि पर विज्ञान का प्रभाव १०७ कवियों के महत्त्व का आदर्श १११

- कला का विकास २३४ .स्री-लेखक २३१ कादंबरी ७६, १८५, २१८ कामशास्त्र २६६ कार्यित्री प्रतिभा २८७, ३६७ कारलाइल १०१, २४२ कालिदास १३८, २८३, ३०२, 386, 348 कालिनस १२३

कहानी-

काव्य---

श्रात्माभिन्यंजन संबंधी ७९

काव्य-ग्रौर लोकहित ७०

—ग्रौर साहित्य ५८

—कला २३, ६८, ६९

-- ग्रौर चित्रकला २६

—का महत्त्व ३o

—से अन्य कलाओं का संबंध २३-२४

-का ग्रध्ययन ८१ प्रतिभा का परिचय ८१ रचनाशैली ८२ समयानुक्रम और विकास-क्रम

68 तुलनात्मक प्रणाली ८५ जीवन-चरित ८५ अद्धा ८७

-का बाह्य या प्रत्यत्त रूप ३०३

—कार की साधना ७९

-का व्यापक ऋर्य २३२

-- का सत्य ६८

---को ग्रांतरात्मा ३०३

—की परिभाषा ४३, ४४

—की व्याख्या ६४

-के ग्रांतरभेद ७०

-के उपकरण ६१ सौंदर्य ६० रमणीय ऋर्थ ६४ ग्रलंकार ग्रीर रस ६% भाषा ६६

काव्य-के उपादान ७७

—के कुछ व्यावहारिक विभाग ७५

-- के तत्त्व २४९

---के भावपत्त श्रीर कलापत्त

३०१

खंड ११५-११६

-गत सुंदरता ६२-६३

गद्य--१३७

गद्यात्मक--- ७६

गीत-११५

महा-११५, १३७

मुक्तक—२४५

—में बुद्धितत्त्व २५३

—रोमांस—१७८, १८६

वर्णनात्मक—७८

—साहित्य में सत्यं शिवं

सुदरम् ७०

कान्यप्रकाश ९८, ३४०, ३६७-३६८

काव्यमीमांसा ३४०, ३६८

कान्यादर्श ३६८

काव्यालंकार ३६८

किशोरीलाल गोस्वामी १८८

कृष्णकाव्य ३४४

केशवदास ४९, ८५

केशवप्रसाद मिश्र २८०, २८५

कोरनील १२४

केाटहोप ३४७

क्रोचे १२, ३६, ६१, ९६

क्लाइववेल ७४ क्विलर केच ७४ चेमेंद्र ३६९

ग

गद्य त्रीर पद्य ८६

गद्य पर श्रॅगरेजी भाषा की शैली

का प्रभाव ३१५

गल्प १७६

गांधार प्रदेश ५६

गिरीश घोष २१०

गिलवर्ट मरे, प्राफेसर १२१

गीतकविता २३९

गुणात्मक भाव २५८, २६२

गुलाबराय २४५

गुलिवर्राट्रेवल्स १८२

गेते १२४

गोरा १८९

गौड़ी रीति ३१४

ग्रे ३२८

च

चंद्रकला भानुकुमार १८६

चंद्रकांता १८२, ३३२

चंद्रकांता संतति १८७, ३३२

चरित्र-चित्रण

ग्राभिनयात्मक या परोच्च-१४३

विश्लेषात्मक--१४३

चार्ल्स लेब २४३

चित्रकला २१, ६७, ६९

चित्रकाव्य ९९
चुनार की पहाड़ियाँ १८७
ज
जगन्नाथ पंडितराज ९८, २९१,
२९४, २५६
जगमोहनसिंह, ठाकुर ३३२
जानसन, डाक्टर १०१, २४०,
३२७, ३४७, ३५७
जायसी, मिलक मुहम्मद ५०, ३४०
जीमूतवाहन २९५
जीनलाइजेशन ३५४

ट

टालिनस १२२ टाल्स्टाय ७४

जेफ्रे, लार्ड ३३२ ज्ञान शक्ति ५

ड

डान क्लिक्जन १८२ डायोनिशस १२१ डिकेंस १७९, २२२ डीक्वेंसी २४१

त

तार्किक विश्लेषण २४० तिलक, लोकमान्य ३४८ उलसीदास ४५, ४९-५०-६०, ८१,

८६,८७, १०७, ३३२, ३३८ ३४०,३४४, ३५६, ३६२ वुलसीदास—ग्रौर लोकसंग्रह की भावना ३६२

थ

थे स १२२

द

दंडी ३६८
दर्शनशास्त्र की प्रतिष्ठा ४
दशकुमार-चरित १८३
दशरूपक १४६
दार्शनिक ग्रंतर्द ष्टि २३९
दुष्यंत १५८, २७०, २७५, २७६
देव किव ८५
देवकीनंदन खन्नी १८७
दिर्जेंद्रलाल राय १४१

ध

धनंजय १४४, १४६, २७९, २६१
—की संयोगशृंगार की व्याख्या •

२५३
धनपतराय, मुंशी (प्रोमचंद) १९०
—के उपन्यास १९१
धनिक १४५, १४७
धर्म-जनित भाव २६३
ध्वनि ९९, २७७
ध्वन्यात्मक ग्राभिव्यक्ति २३३
ध्वन्यालोक ३६७, ३६८
न

नंदिकेश्वर ६६ नंदीश्वर २६६ नदी २६६ नरवाहनदत्त २६९ नागानंद २९५ नाटक—

- ग्राकाशभाषित १५३
- ग्रौर नैतिक उन्नति १६२
- —कथावस्तु का निर्वाह<sub>्</sub>१६८
- —कथोपकथन १४८
- कथोपकथन के प्रकार १४९
- —काल-संकलन १५४, १५६
- —के छः तत्त्व १३८, १६९
- —के पाँच भाग, पाश्चात्य साहित्यकारों के ऋनुसार १६४
- जर्मन स्त्रीर नैतिक स्त्रादर्श
   १६३
   दु:खांत—१८९
   देशकाल १५४, १९२
   पात्र १४१
  पारसी नाटक-मंडलियों के

उद्—१५५
फांसीसी—ग्रीर नैतिक
श्रादर्श १६२-१६३
भारत श्रीर यूरोपीय उद्देश
में भिन्नता १६३
भारत के प्राचीन नाटकों में
जीवन की व्याख्या १६२
भारतेंदु काल के—१८६

—में श्रंक १६९ १७०

नाटक—में कथावस्तु १५८ यूनान के करुण्यसात्मक नाटकों की उत्पत्ति १२१ यूनान के हास्य—१२२

—म विरोध १७२ नाटकीय श्राख्यान २२९ नाटिका १६९ नाट्यशास्त्र ९४, २६७ नाट्यसाहित्य, मध्ययुग के यूरोप के

नायक के भेदोपभेद १४४-१४५ नायिकात्रों के भेदोपभेद १४६-१४७ निवितर्क समापत्ति २८०

—का विकास २३६

—की केाटियाँ २४१

—की विशेषता **२**३५

—के उपकरण २३८

—दार्शनिक २३९

—हिंदी में २४४

नौका डूबी १८९

प

पंचतंत्र २१८ पंचसायक २६६ पताका १६६ पताकास्थानक १४१ पदविन्थास ३१८ पदार्थविज्ञान २५१ पद्माकर १०८ पर-प्रत्यच् २८३-२८४ परिच्छेद या ऋध्याय ३१८ परिज्ञान २५% परुषा वृत्ति ३१४ पांचाली रीति ३१४ पूर्णिसंह २४५ पूर्वपच्न श्रौर उत्तरपच्च ३५९ पो, एडगर एलेन १७९ पोप ३२८ प्रकरी १६६ प्रख्या प्रतिभा २८७ प्रज्ञात्मक भाव २५६, २६०, २६३, २६५

प्रतापनारायण् मिश्र २४४ प्रतिभा

—कारियत्री २८७ —भावियत्री २८७ प्रमेय और प्रमाण ३५८ प्रवृत्तियाँ, कान्य का रूप संकुचित करने की ५९ प्रसाद गुण ३१४ प्रहसन १६९ प्रख्या २८७ प्रेक्ष्यग्रह १२८ प्रेमचंद १९०

—कला के तीन गुण १९१ प्लेटो ३६४

फ

कायड के सिद्धांत ९

ब

वंकिमचंद्र १८९
वदरीनारायण चौधरी २४५
वर्नार्ड शा ७४
विल राजा २९५
वाल्म ७६; १८५
वाल्म ७६; १८५
वाल्म भट्ट २४४
वाल्स मायण १६९
वीस्लदेवरासो ११६
वुद्धि अंतःकरण की वृत्ति २५२
–की प्रक्रियाएँ ५
–तत्त्व ७९, २४९
वेकन २४०
ब्रोटहार्ट २२७

भ भहनायक २७५, २८६ भहनायक का भुक्तिवाद २७६ भह लोल्लट का उत्पत्तिवाद २७३ भरत मुनि ९४,१४६,२७३,२७४,२७७ भवभूति २८३, ३५१ —के नाटक २७६

भाग १६६ भारतसौभाग्य नाटक १३६ भाव २६१-२६२, २६५, २६७ इंद्रियजनित—२५८

—का धात्वर्थ **२६७** गुर्गात्मक—**२६२** पद्म **९१**, ९३, २४८

—पच तथा कला पच २४९ प्रज्ञात्मक—२६०

-- प्रविण्ता २४२

- शवलता ३९०

-शांति २९०

—संधि २५०

—सामाजिक २७५

—साहित्यिक—शवलता २४३

—सौंदर्य-विवेकी—२६३

—स्थायो—९६, २६१, २६५ २६८, २७५, २७९, २८३

भावनाशक्ति ५ भावों की उत्पत्ति २५६

त्रमुरागजनित—की व्यापकता

२६२

—के प्रकार २५७

भावोदय २९० भाषा श्रौर भाव ९७ भाषाविज्ञान ६६ भास १३८ भुक्तिबाद २७६ भूगर्भ शास्त्र ३२५ भूषस ५२,८५,८७

म

मंदोदरी ३५६ मळुसन १२२ मतिराम ८५ मदनमंजूषा २६९ मधमती भूमिका २८

मधुमती भूमिका २८३. २८४, २८७ —- श्रीर पर-प्रत्यत्त २८०, २८३

मन २५७, २९०

— त्रौर पाश्चात्यविज्ञान २५२,

-की चेतना शक्ति २५२

—बुद्धि श्रीर श्रात्मा २८६

मनोविज्ञान ७२, २५२ पश्चिमी—२८८

मनोवृत्तियाँ, मनुष्य की चार ७७

—मूल,शरीरजन्य—१०

मनोवेग या भाव २५६, २६२

मम्मट ९९, ३७०

—की वृत्ति ३५९

मिल्लिनाथ ३५९ महानाटक १६८

महाभारत ११५, १२०

महावीरचरित २९५

महाबीरप्रसाद द्विवेदी २४४

माइकेल एंजिलो ९, ६८

माघ ३५० माधव २६९, २९६ माधवप्रसाद मिश्र २४५ माधर्य गुण ३१५ मानसिक क्रियात्रों के विभाग ५ मालती २६९ मालती माधव २६९, २९६ —में वीमत्स रस २९५ मिनेनडर १२२, १२३ मिल्टन ३२८, ३४७, ३५० मद्राराचस १५३ मृत्तिकला २१ मेकाले ९१, २४१ मेघदूत २५६ मैथ्यू ग्रार्नल्ड ७३, ११२, २४१, ३४७, ३६७ मोरिस १२२ मोलियर १२४ मौनटेन २३६, २३८, २३९, २४४

यमक ३१७ यथार्थवाद ग्रौर ग्रादर्शवाद १२६ यूनान २३६, २७६ —में साहित्य ग्रौर काव्य ३६४

₹

य

योगायोग १८९

रंगमंच

जापानी—१३४

रंगमंच—भारतीय—९३

यूरोप का—१३१
शेक्सिपयर के समय का-१३२
रघुवंश ३०२
रणधीर प्रेममोहिनी १८६
रित रहस्य २६६
रतावली १४५, २६८
—में प्रतिभाव संधि १६७
रवींद्रनाथ ठाकुर १५९

—-ग्रंतःकरण की वृत्तियाँ २५० ग्रद्भुत—-२**६५** ग्रनुभव २६५, २७१ ग्रपूर्ण—-२६०

त्रात्मपत्त् २८९ — त्र्यौर कला से योग का संबंध

325

—न्त्रीर साधारणीकरण २८७ करुण—२९८ काव्य की स्रात्मा ६३

—की अनुभूति ६६

—की ग्रमिव्यक्ति **२**७७

—की निष्पत्ति ७, ९३, ६६°

—की व्याख्या २७E

-- के विषय में भ्रम ६८

—निरूपण २६५ निर्वेद —२६१

बड़े महत्त्व के भ्रम २८८

रस-बीभत्स-२९५ भयानक---२९७ भेद २९० गैद्र-२९७ विभाव २७०, २७२ वोर-२६५ —विरोध ३०० व्यभिचारी भाव २६७ शंका समाधान-२८३ शांत--२९= श्रंगार-29१ संचारी भाव २६१, २६५, २६९ हास्य २९४ -के सहायक संचारी १९५ रसगंगाधर ४४, ६४ ९८,९९, ३०१ रसतरंगिणी २६८ रसास्वाद की अवस्था ः ८२ रसों का रहस्य २६६ रसों की निष्पत्ति २६६ रस्किन २४२, २४५ राइमर ३४७ राखालदास वन्द्योपाध्याय २११ राग २६२ रागात्मक तत्त्व ७९, २४९ —माव २६२, २६५ राजशेखर १६९, २६६, ३६८ राबर्टसन, टी० डब्ल्यू० १६५ रामचंद्र १४१, २९५

-का वनगमन २०५ रामचद्र शुक्ल २४५ रामचरितमानस ६०-६१, ८६, ११५ १४०-१४१, ३३२, ३३८ —में लोक-संग्रह की भावना ३६२ रामानंद ५० रामायण (वाल्मीकि-कृत) १२० रावण ३५६ रिचर्ड स, ब्राई० ए० ३६, ७८, ३६६ रिजवे, बोफेसर १२१ रिपांब्लक ३६४ रीति - गौड़ी ३१४ वैदर्भी-3१४ मागधी--३१४ रूपक ११७ ग्रनुकरण ११९ ऋभिनय १६९ भारतीय--रचना १२७ —का रूष १२८ -- के भेद १७२ उप--१७४ रेसीन १२४ रोम १२८, २३६ रोमांस १७८, १८६ लच्चणा ३११ ललिब कलाश्रों -- का ग्राधार १७

ललित कलाओं --का मूर्त आधार १७

-का ज्ञान २८

-- का श्रेगी-विभाग १७

—की पारस्परिक तुलना २३

--के ग्राधार-तत्त्व १८-१९

—के उपकरण १९

--- पर यूनानियों का प्रभाष ५६ वास्तुकला त्रीर कविता २८

लांगीनस ३६४ लास्की, हेरल्ड २४२ ले हंट २४१ लोलिंबराज ६५

व

वकोक्ति ३१७ वत्सराज उदयन १४५, १६७ वर्ड सवर्थ ७६ वर्डफोल्ड ३६६ वक्षभाचार्य ५१ वस्तु—

त्राधिकारिक--१४०, १५५

—के भेद १३८, १५०

- पत्त २८९ प्रासंगिक--१४०, १५५

-संकलन १५३

चाक्य---

—में त्रवधारण का संस्थान ३११ समीकृत—३१० समीकृत–का प्रभाव ३१०

वाक्यों की विशेषता ३०८ वाचस्पति की टीका ३५९ वात्स्यायन २६६ वार्तिक ३६९ वाल्ट पेटर ७३ वाल्टेयर ३४७ वल्मीकि २८३ वासवदत्ता १४५, १६७ वास्तुकला २० विकासवाद ६६ विद्यासंदर १८६ विकटर ह्यूगे। १२४ विधि श्रीर श्रनुवाद या अर्थवाद ३६१ विनयपत्रिका ३३२ वियोजक शब्द ३१९ विलियम ग्राचिर १२५ विश्लेषात्मक या सादात् चरित्रचित्रण

१४३

विश्वनाथ कविराज ९७,२९१, ३६८ विश्वरुचि स्रर्थात् मानवस्रादशे ३५१ विहारी ८७ वृत्त ३२० वृत्ति

> प्रौढ़ा — ३१४ मधुरा—- ३१४ कोमला — ३१४ मन की वृत्तियाँ ६ वृहत्कथा २६९

वेदांतसार २५१ वैज्ञानिक तथ्यों का निरूपण ४ वैदमीं रीति ३१४ वैद्य-जीवन ६५ वैद्यावतस ६५ व्यंजना २७६, ३११, ३१४ व्यायोग १६९, १७३ व्यास, पातंजल सूत्रों के माष्यकर्ता २८१ व्यास शैली ३५९ वज्ञवासीदास ४९, ८५

शंकर ३५९ शकुक का ऋनुमितिबाद २७४ शकुंतला १४१, १५८, २१८, २७०,

२७५, २७६ शब्दशक्ति का ज्ञान ३५५ शब्दों का महत्त्व ३०४

—की शक्ति ३११ शरच्चद्र १८९

शरांक २११ शिलर १२४ शिवाजी १५० शुंगारस २९१ शेक्सपियर १२४, १३५, १४९,

१४७, ३५० — त्रीर संकलन-त्रय १५३ — के समय का रगमच १३३ शेली ९, १६२ शैली—

उपसंहार ३२१

—का मूल तत्त्व ३०४

-का रूप ३०१

—के गुण ३२०।

ताकिंक—२३९

ध्वन्यात्मक---२२७

प्रत्यच् -- २२५

भारतीय-के आधार ३११

भावनाप्रवान---२३६

वस्तुप्रधान—२३६

व्यग्यपूर्ण-२४०

व्यक्तित्वप्रधान २२६

रौथिल्यपूर्ण २३८

समास ३५९

श्यामास्वप्न ३३२

श्लेष ३१७

स

संकलन

काल-१५३

भारतीय नाटकों में काल-१५९

यूनाजी नाटकों में काल-

१५४, १५६

शकुतला नाटक में काल-१५८

देश या स्थान-१५३

फ्रांसीसी नाटकों में--१५४

यूनानियों के स्थल संकलन

का ऋर्थ, १५९

संकलन-त्रय १५४ इटली में १५४ संगीत-कला २२ सिध १६६ मुख--१६६ प्रतिमुख—१६७ गर्भ-१६७ ग्रवमर्श या विमर्श-१६७ निर्वहण-१६८ सयोजक शब्द-३१६ स कार ऋौर वृत्तियाँ १ की उत्पत्ति श्रौर विकास १-२ -सभ्यता का मानदड २ सत्यहरिश्चन्द्र १५३ सन्लाइम ३६४ समास शैली ३५९ सर्वदमन १५८ सागरिका १४५, १६७, २९८ साधारणीकरण १००, २८१, २८४-

सायण ३५९ साहित्य ३५१, ३५४, ३६५ त्रात्माभिन्यंजक—५६

२८५, २८७,२८९

- —इतिहास का सहायक ग्रौर व्याख्याता ४९
- ग्रौर काल की प्रकृति ४९
- —श्रौर जातीयता ४६
- -- ग्रौर जीवन में सामंजस्य ३४

साहित्य-ग्रौर विज्ञान ३८

—ग्रौर—कार का व्यक्तित्व ४<del>५</del>

- कला का महत्त्व ३१

—कला का रूप ३६

--- का विकास ५३

—का व्यापक ग्रर्थ ३५३

—का स्वरूप-निरूपण ३१

—की ब्रात्मा ३५६

- की परिभाषा ६१

- की मूल मनोवृत्तियाँ २४६

- की सार्वभौमिकता ४१

— हे भिन्न भिन्न रूप ४१

— हे रस की स्रलैकिकता
३६, ३७
जातीय—४७
जातीय—का स्रध्ययन ५४
ज्ञान का—४२, २१७

-दर्शन ३२

—पर प्रेमाख्यानक काव्य का प्रभाव १८६

-पर विदेशी प्रभाव ५५

---फ्रांसीसी ४७

—भारतीय आर्थ जाति का ४७

—भाव-जगत् का प्रतीक ६१

—भाव या शक्ति का ४२

—में अनेकरूपता ४८

—में भाव की प्रधानता २

—में भावनामूलक समता २४८

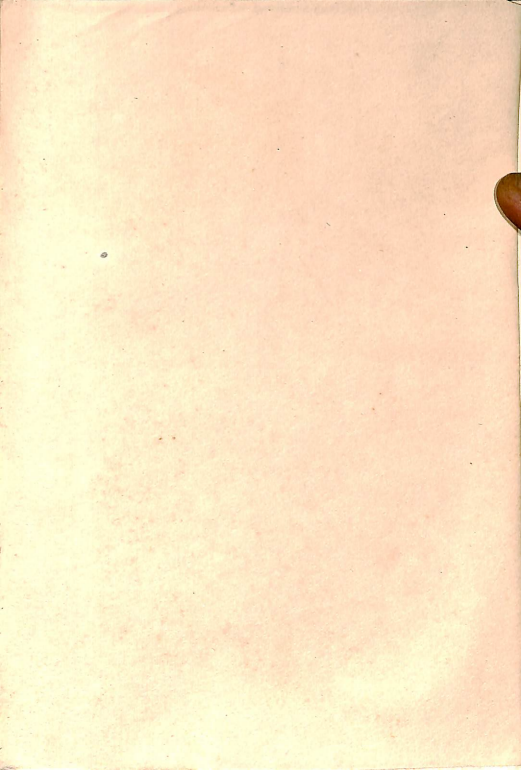
#### अनुक्रमिशका

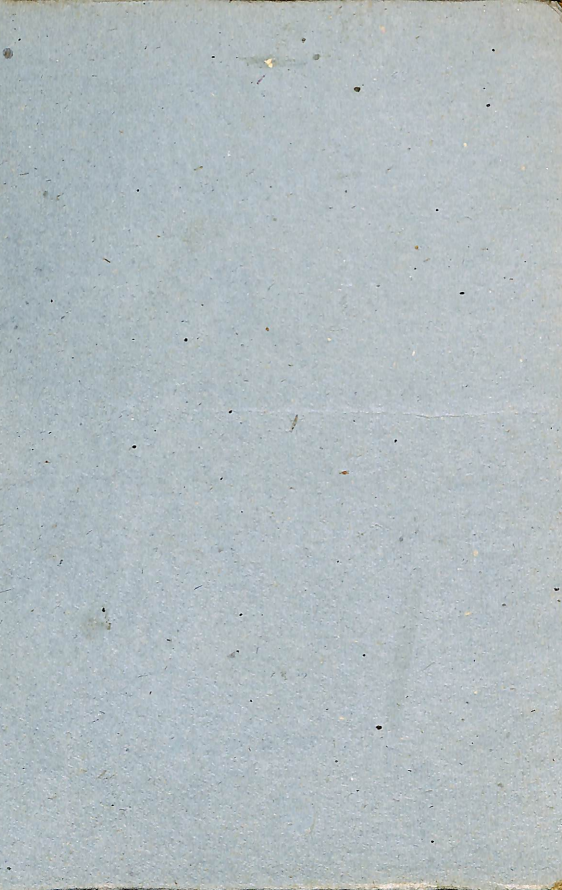
साहित्य यूनान-४८ यूरोपीय-६० रसात्मक - ३५३ शक्ति का-४२, २१७ --शास्त्र २४९, २५३ ---शास्त्र श्रौर छंद ९७, १०० --शास्त्र का सिद्धांत ३६७ —शास्त्रीय ३५४ संस्कृत के--शास्त्र ३५४ संस्कृत—२८२ स्थायी--के गुण ३३७ हिंदी-का इतिहास ५०, ५२ हिंदी--के इतिहास की अनेक धाराएँ ५१ साहित्यदर्पेग ९८, ३४०, ३६८ स्पेक्टेटर १३५ सुंग्रीव १४१ सुपरनेचुग्ल ३५४

स्रदास ८५, ३४०
सौंदर्यपद्म—दे० कलापद्म
सौंदर्यविवेकी भाव २६३
स्काट १७९, २२२, ३३२
—वॅंगला के १८९
स्टील २४१
स्वप्नविज्ञान ९,१०
स्वभावोक्ति ३१८

हकीकतराय २९५
हिरश्चंद्र, भारतेंद्र ५२, २४४
हिरश्चंद्र (राजा ) १५३, २९५
—का श्मशान-प्रवास २०९
हाथर्न २२७
हाथवे १७९
हेजलिट २४१
हिटमेन १०१







# रा० व० श्यामसुन्दर लिखितं पुस्तकें

### भाषा-रहस्य

इस प्रनथ में भाषाशास्त्र के सभी मुख्य प्रहरणों का विवेचन है। योरपीय भाषात्रों के सम्बन्ध में भो इसमें विवेचना है। पुस्तक भारतीय विद्यार्थियों की आवश्यकता के अनुरूप है। वड़ा आकार, अच्छा कागज, पृष्ठ ४०० से उपर। सजिल्द प्रति का मृल्य पाँच रुपये आठ आने।

## हिन्दी-साहित्य

इसमें विद्वान लेखक ने प्रत्येक युग की मुख्य विशेषताओं का उल्लेख कर यह बतलाया है कि साहित्य की प्रगति किस समय किस ढंग की थी। कवियों के विषय में इधर जा नये अनुसन्धान हुए हैं उनके आधार पर साहित्यिक स्थिति का वर्णन करके कवियों की रचना के उदाहरण भी दिये हैं। अच्छा कागज, उत्तम छपाई, पृष्ठ ४४० से उपर। सजिल्द प्रति का मूल्य चार रूपये।

## हिन्दी-कोविद्-रत्नमाला

पहले भाग में भारतेन्दु हरिश्चन्द्र से लेकर नामी चालीस हिन्दी-लेखकों का संक्षिप्त सचित्र जोवन-चरित है। यह रक्षमाला अपने ढंग की अनूठी है। मूल्य दो रुपये पाँच आने।

दूसरे भाग में जोधपुर के मुंशो देवीत्रसाद आदि प्रमुख चालीस लेखकों का सचित्र संक्षिप्त जीवन-चरित है। मूल्य दो रूपये ग्यारह आने।

# हिन्दी के निर्माता

(दो भागों में)

इसमें हिन्दी के नामी ५१ लेखकों और कित्रयों की सिन्निप्त सचित्र जीवन-यटनाएँ हैं। पहले भाग में उन लेखकों का वर्णन है जो लोकान्तरित हो चुके हैं। दूसरे भाग में वर्णित अधिकांश निर्माता वर्तमान काल के हैं। मूल्य प्रत्येक भाग का दस आने।

'मिलने का पता-

मैनेजर बुकडिपो, इंडियन प्रेस, लिमिटेड, प्रयाग